مع نفست رانناته ومطالخ البقي

الديم المتلامة

حققه في وقادم المدوعات حواشيه الدكتور المحسس فريات الدكتور المحسس فريات

ولرالامن

مَعْ الْمِينَ مِنْ الْمُناعِينَ الْمِينَا الْمُعْمَا الْمُناقِعَ الْمُعْمَا الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمَا الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُناقِعِ الْمُعْمِينِ الْمِنْ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِي الْمُعِلِي الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِي الْمُعْمِي

الدرالقارسم الراعب الأعيمهاني

حققه وقدم له وعلق حواشيه الدكتور المساد الدكتور المساد المساد المساعد بحامقة الكويت

ولارالاهمة



حقوق الطبع عفوظة الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٤م

دار الدعوة

الكويت ـ ص.ب هاتف

#### مقدمة المحقق

إن الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، من يهد الله فهو المهتد ، ومن يضلل فلن تجد له وليًا مرشداً . والصلاة والسلام على معلم الناس الخير سيدنا محمد النبي الأمي — الذي أرسله الله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله — وعلى آله وصحابته ، ومن سار على دريه ونهجه واقتفى خطاه إلى يوم الدين وبعد :

فهذه مقدمة تفسير الراغب الأصفهاني - وهي فصول في أصول التفسير - كانت قد نشرت

أنه قد اعتمد عليها في نشرها ، وقد اكتفى الناشر بكتابة هذا السطر على الصفحة الأولى من المفردات ـــ كان لابد من تحقيقها وإعادة نشرها ، وذلك لأن النسخة المطبوعة والتي حاز ناشرها الكلمات كتبتُ بالأحمر . والخط فارسي ، وليس فيها ائسم للناسخ ، ولا بيان لتاريخ النسخ ، EH - 6006 وهي في ٦٧ ورقة ، في كل صفحة ١٩ سطراً ـــ اللوحة الأولى مذهبة ، وبعض وقد وقعت على نسخة مصورة من هذه المقدمة مع تفسير للفائحة وجزء من سورة البقرة في في عام ١٣٣٩ هـ دون تحقيق ملحقة بكتاب « تنزيه القرآن عن المطاعن » للقاضي عبدالجبار ، هذه الرسالة ، وإن كانت مقارنتها بالنسخة الموجودة في دار الكتب ـــ مكتبة تيمور ـــ تشير إلى تعتبر بمثابة المفقود ولم يشر صاحب المكتبة الأزهرية إلى النسمخة الخطية التي اعتمد عليها في نشر ذلك أنها لم تطبع إلا في عام ١٩٢٩ هـ ملحقة بكتاب « تنزيه القرآن عن المطاعن » فهي الآن خدمة كبيرة في التحقيق والشرح ، لأنها كتبت بغاية الدقة والتركيز والاختصار ، يضاف إلى فضل السبق في طباعتها ونشرها لم تعد وافية بالغرض بالشكل الذي نشرت عليه ، فهي تحتاج إلى فصول في أصول التفسير كتبت بقلم الراغب الأصفهاني المفسر المرموق \_ صاحب كتاب والظاهر من الخط أنها ليست قديمة . ولما كانت هذه المقدمة على غاية من الأهمية لأنها كما قلت المكتبة المركزية لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض ، وجاءت تحت عنوان « النكات القرآنية » وهي مصورة من مكتبة طويقبوسراي بتركية ، وقد وردت في فهارس المكتبة برقم 1616 وقد قام بنشرها محمد سعيد الرافعي ـــ صاحب المكتبة الأزهرية ــ وطبعت بمطبعة الجمالية بمصر

#### الراغب الأصفهاني

اسمه ونسبه : هو الحسين بن محمد بن المفضل \_ أبو القاسم \_ الراغب الأصفهاني \_ كما جاء في كتاب « البلغة في تاريخ أئمة اللغة » للفيروز أبادي ص : ٦٩ — وهو أرجح ما روي في

« كنوز الأجداد » : ٢٦٨ \_ ٢٦٨ ، وجرجي زيدان في « تاريخ اداب اللغة العربية » : المؤلفين » ٤/٩٥ وبروكلمان في « تاريخ الأدب العربي » : ٥/٩٠ - ٢١٢ ، ومحمد كرد علي في نسبه. وقد أورده كذلك الزركلي في «الأعلام»: ٢٧٩/٢، وعمر رضا كحالة في «معجم ٠ ٧٤٩ ، والخوانساري في « روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات » : ٢٤٩ .

« الذريعة » . أما في مقدمة « المفردات في غريب القرآن » من تصنيفه فجاء بلفظ « ابن بالراغب» وورد في « بغية الوعاة » : ٣٩٦/باسم المفضل ، وكذلك ورد في مقدمة كتاب وجاء في فهرس التيمورية : ١٠٨/٣ : « الحسين بن المفضل بن محمد الأصفهاني الملقب

وقد أسقط البيهقي في « تاريخ حكماء الإسلام » : ١١٢ ـــ ١١٣ كلمة « الحسين »

مجهول مكان الولادة وزمانها \_ وهو من هو في فضله وعلمه \_ وقد حاول الأستاذ محمد كرد علي أنه من أهل أصبهان وسكن بغداد ، وإنه لأمر غريب حقاً أن يكون مثل الراغب الأصفهاني في كتابه «كنوز الأجداد » ـــ ٢٦٨ ـــ ٢٧١ ـــ أن يبين السبب في ذلك حينها قال :

عظيم لم يتول قضاءً ولا عملاً للدولة بقي على خمول لا يكاد يشعر به ، ولا يعرفه غير بعض أبناء منهم بالمنادمة والتأديب والشيعر دخل كبير في استفاضة شهرتهم وتناقل ارائهم وتاليفهم . ولم من « لاتصال العلماء والأدباء برجال السلطان وتصرفهم لهم في القضاء والعمالات ، أو تقربهم حيه . ومنهم على ما يظهر الراغب الاصفهاني . لم يترجم له حتى أصحاب الطبقات من أهل

ثم يقول الأستاذ كرد علي بعد ذلك : « أما أين قرأ الراغب وعمَّن أخذ ، وكيف نبغ ، وكيف

المخطوطة بحرف « ت » وإلى المطبوعة بحرف « ع » . وأما فيما يتعلق بتفسير الفاتحة ومطالع وقد اعتمدنا في تحقيق هذه الرسالة على كلا النسختين المخطوطة والمطبوعة ، وقد أشرنا إلى الرسالة : « لا يسوغ لأحد أن يطبع هذه المقدمة إلا إذا أظهر نسخة خطية » . سورة البقرة فاعتادنا على المخطوطة وحدها.

الآيات القرآنية وتخريج الأحاديث النبوية ، ونسبة الأشعار إلى مصادرها من الدواوين الشعرية، ما وكان عملنا في هذه الرسالة منصباً على تحقيق النص وضبطه وشرحه والتعليق عليه ، وعُزْوِ

أمكننا ذلك . واستكمالاً للفائدة أرى أنه لابد بين يدي هذه الرسالة من كلمة تعرف بحياة الراغب الأصفهاني وكتبه المتعددة.

وبالجملة فالإمام الراغب ممن أجمعت على فضله العلماء الأعلام على اختلاف مشاربهم وتنوع مذاهبهم». ونختم كلامنا في ترجحة الراغب بما ختم به محمد كرد على حيث قال : « هذه نتفة من سيرة عظيم الشرع ونابغة العقل ، ولم نعرفه إلا كما عرفنا أكثر العلماء ، مثلوهم لأعيننا كباراً من أول يوم ، وما وقفوا على بيوتهم ونشاتهم ودراستهم وشيوخهم ومعاشهم وصفاتهم ، وما وقع لهم من الأحداث في حياتهم مما كانوا لا يرون فيه كبير أمر وممن لا نتصور الرجال إلا به » .

### عقيدة الراغب الأصفهاني

لقد أوتي الراغب الأصفهاني عقلاً كبيراً ، وقدرة فائقة على الجمع بين الأقوال التي يبدو أنها متعارضة كما يظهر ذلك من خلال كنبه ومؤلفاته ، وكتابه هذا « جامع التفاسير » خير مثال لما قول ، وقد جرى في تفسيره على نفس الأصول التي قررها في المقدمة ، وهو يحاول دائماً تصحيح كل قول باعتبار يشهد له إن أمكن ، ولا يرده إلا إذا كان ظاهر الفساد واضح البطلان ، وقد وفق الراغب في هذا النهج الذي سلكه توفيقاً كبيراً نتيجة لقدرته الفائقة على السبر والتقسيم وإدراك الدقائق والفروق ، ورد الجزئيات إلى كلياتها ، وعدم تعصبه لمذهب معين ، مما جعله صاحب شخصية مستقلة في الفهم يصحب إدراجه ضمن مذهب محدد من المذاهب الكلامية المعروفة شوهذا ما دعا المترجمين له إلى الاحتلاف في بيان عقيدته :

يقول السيوطي في كتابه « بغية الوعاة »(١) : « وقد كان في ظني أن الراغب معتزلي حتى رأيت بخط الشيخ بدر الدين الزركشي على ظهر نسخة من القواعد الصغرى لابن عبدالسلام ما نصه : « ذكر الإمام فخر الدين الرازي في « تأسيس التقديس » \_ في الأصول \_ أن أباالقاسم الراغب من أئمة السئنة وقرنه بالغزالي ، وهي فائدة حسنة فإن كثيراً من الناس يظنون أنه أباالقاسم الراغب من الناس يظنون أنه

فالسيوطي رغم اطلاعه الواسع وقراءاته الكثيرة كان يظن أن الراغب معتزلي حتى وجد نصاً للزركشي يبين أنه من أهل السنة ويفرح لذلك ويعلق عليه بقوله : « وهي فائدة حسنة فإن كثيراً من الناس يظنون أنه معتزلي » ومبعث هذا الظن هو ما قدّمناه من عدم النزامه بمذهب معيّن

نفع ؟ إلى غير ذلك من خصائصه وحليته ورحلته ؟ فلم نقف على شيء منه يبلُّ الغُلُّة . وكانت أصفهان في أيامه عُشَّ العلماء والأئمة على ما كانت نيسابور ، لم تكن تخرج مدينة من المدن في فارس أمتالهم في كل فن ولاسيما الحديث وخفاظه ، على أننا لا نعوف إن كان الراغب نشأ في تلك المدينة الجميلة ، أم إنها موطن أسرته ؟ وهو عاش في مدينة أخرى من فارس ؟ » .

هذا ما ذكره محمد كرد على في تعليل إهمال المصادر العلمية لمكان ولادته وتاريخها ، وهو أحد الاحتالات التي يفترضها العقل في مثل هذه الحالة ، إلا أنه ليس لدينا ما يرجح ذلك أو يضعفه ، وينقى الأمر موضع تساؤل واستغراب .

أما وفاة الراغب فقد كانت على الأرجح سنة ٥٠٢ هـ كما ذهب إلى ذلك معظم المحققين .

شهوته وألقابه العلمية: وصفه صاحب « روضات الجنات: ٢٤٨ » بأنه: الإمام الأديب والحافظ العجيب صاحب اللغة والعربية والحديث والشعر والكتابة والأخلاق والحكمة والكلام وعلوم الأوائل وغير ذلك مخضله أشهر من أن يوصف ، ووصفه أرفع من أن يعرف ».

وقال فيه البيهقي في « حكماء الإسلام »: ١١٢ ـــ ١١٣ : « كان من حكماء الإسلام ، وهو الذي جمع بين الشريعة والحكمة في تصانيفه » .

وقال محمد كرد علي في «كنوز الأجداد»: «وغاية ما اتصل بنا من أخباره أنه كان صاحب لغة وعربية وحديث وشعر وكتابة وأخلاق وحكمة وأنه عارف بعلوم الأوائل وغير ذلك » — وهو نفس الوصف الذي ذكره الخوانساري في « روضات الجنات » — كما وصفه كرد علي بأنه « عظيم الشرع ونابغة العقل » .

وقال فيه الزركلي في « الأعلام » : أديب من الحكماء العلماء .

وقال فيه كحالة في « معجم المؤلفين » : أديب ، لغوي ، حكيم ، مفسر .

وقال فيه جرجي زيدان في « تاريخ اداب اللغة العربية » ٧/٣٤ ـــ : « كان فقيهاً عالماً في . اللغة والأدب ، وله علم واسع ساعده في تأليف الكتب النافعة».

وجاء في ترجمته المصدرة بكتاب « تفصيل النشأتين وتحقيق السعادتين »المطبوع في بيروت سنة ١٣١٩ بمناظرة الشيخ طاهر الجزائري صفحة ٢ :

(١) بغية الوعاة : ٢٩٦

غيّر » . وذلك كما قلنا لا يكفي دليلاً جازماً على أنه كان يلتزم مذهب الأشاعرة دائماً .

ولم ينحصر الخلاف بين المترجمين للراغب في كونه أشعرباً أو معتزلتًا ، بل إن بعض كتاب الشيعة ترجم له في طبقات أعلام الشيعة فقد قال آغا بزرك الطهراني في كنابه «طبقات أعلام الشيعة »: « اختلف في كونه شيعيًا ، والعامَّة صرِّحوا بكونه من عامة المعتزلة ، وكذا بعض الخاصة ، لكن الشيخ حسن بن علي الطبرسي صاحب «كامل بهائي » صرح في آخر كتابه «أسرار الإمامة » أنه من حكماء الشيعة الإمامية » .

ويبدو أن الذين حاولوا نسبته إلى التشيَّع اعتمدوا في ذلك على بعض عباراته التي تجلَّ الإمام على بن ألي طالب — رضي الله عنه — كأن يقول عنه دائماً « أمير المؤمنين » أو أن يقول أحياناً « تعريفه بالراغب في مقدمة تحقيقه لكتاب المفردات حيث قال : « وكم يختلف الناس في تاريخ وفاته يختلفون في مذهبه الديني فهو سني عند البعض وشيعي عند البعض ومن المعتزلة عند الآخرين » يختلفون في مذهبه الديني فهو سني عند البعض وشيعي عند البعض ومن المعتزلة عند الآخرين » إلى أن يقول : « ويبدو لي من احترامه الشديد للإمام علي — كرم الله وجهه — أنه كان من المشيعة ويذكر الشيخ حسن بن علي الطبرسي أنه كان من حكماء الشيعة الإمامية » .

ولاشك أن هذا لا يصلح دليلاً يعتمد عليه في مثل هذا الجال وكم ذهب إلى ذلك صاحب « روضات الجنات » حيث قال : « .. وفي بعض الكتب أنه اختلف في تشيّعه ، وكانه لما يتراءى من تقويته جانب الحق في بعض مصنفاته ، وأنت خبير بأن مثل ذلك لو كان دليلاً على حقيقة الرجل لما وجد للباطل بعد مصداق . كيف ولما يوجد بحمد الله لأشد النواصب إلى الآن مُصنَّف لسم يكن فيه شيء من مديح أهل البيت وشطر من مثالب مخالفيهم بالكتابة أو التصريح » ثم يقول بعد ذلك :

« وإذن فالمرجع في تشخيص المذهب الحق إلى الموافقة لأهله في جملة الضروريات والاقتفاء لآثارهم المحمودة في أصول المذهب وفروعه لا غير ». ويقصد بذلك أن الراغب لم يكن كذلك بالنسبة للشيعة فهو لا يوافقهم في أصل المذهب كم لا يوافقهم في فروعه ، وهذا من أوضح الواضحات . ثم يقول صاحب « روضات الجنات » عن الراغب : « نعم في كثرة روايته عن أهل البيت المعصومين ، وتعبيره عن سيدنا الإمام الهمام على بن أبي طالب بأمير المؤمنين المطلق وعدم نقله عن سائر الخلفاء مهما استطاع هداية المتدرّب الفطن إلى رشده وهدايته » .

> ومحاولته الجمع بين الأقوال باعتبارات متعدّدة ما أمكنه ذلك ، إلّا إذا كان الأمر لا يصح بأي اعتبار فإنه يردُّه ولا يقبله .

ويرى صاحب « روضات الجنات »(١) أنه أقرب لأن يكون أشعرياً وذلك حين يقول : « قيل: ويظهر أنه كان أشعريًا الأصول »

ولا يمكن الجزم بذلك نظراً لعدم الالتزام الكامل كما قلنا بمذهب من المذاهب ، نعم قد يستفاد هذا من بعض المواقف أو بعض الأقوال ، لكن تعميم ذلك يحتاج إلى استقراء ، وذلك يصعب توافره نظراً لمنهج الراغب الذي يقوم على قبول الأقوال المتعددة باعتبارات مختلفة ، ولعل الذي ينفي أنه من المشاعرة يعتمد على مثل هذا القول الذي ذكره الراغب في كتابه أنه من الأشاعرة يعتمد على مثل هذا القول الذي ذكره الراغب في كتابه المفردات » حيث قال في معرض تفسيره لمادة « جبر » :

«.. فأما في وصفه تعالى نحو « العزيز الجبار المتكبر » : فقد قيل سُمُّي بذلك من قولهم: جبرتُ الفقير لأنه هو الذي يَجْبُرُ الناس بفائض نعمه .

وقيل: لأنه يَجْبُر الناس — أي: يقهرهم — على ما يريده. ودفع بعض أهل اللغة ذلك من حيث اللفظ فقال: لا يقال من «أفعيليث»: « فقال» ف « جبّار » لا يبنى من « أجبرت » فأجيب عنه بأن ذلك من لفظ « جَبَر » المروي في قوله: « لا جَبْر ولا تقويض » لا من لفظ « الإجبار » . وأنكر جماعة من المعتزلة ذلك من حيث المعنى فقالوا: يتعالى الله عن ذلك ، وليس ذلك بمنكر فإن الله تعالى قد أجبر الناس على أشياء لا انفكاك هم منها حسبا والبعث ، وسخر كلا منهم لصناعة يتعاطاها وطريقة من الأعلاق والأعمال يتحراها ، وجعله منجبراً في صورة نحير فإمّا راض بصنعته لا يريد عنها جولاً ، وإما كاره لها يكابدها مع كراهيته لها مجبراً في وقال عز وجل هخيف قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الله يا هذا الحدّ وصف فوحون ﴾ وقال عز وجل هخيف قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الله يا هذا الحدّ وصف بالقاهر وهو لا يقهر إلا على ما تقتضي الحكمة أن يقهر عليه » .

وواضح من هذا النص ردُّه على قول المعنزلة واستعماله لمصطلح الأشاعرة : « مجبر في صورة

<sup>(</sup>١) روضات الجنات : ٢٤٨

اسم « محاضرات الراغب » \_ تخفيفاً \_ فاقترن باسمه على الدهر ؟ وهل المتعلم في غنية عن مدارسة كتابه « تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين » ؟ .

ثم يقول محمد كرد على : « الراغب لا يتكلم عن نفسه ، بل ينقل في العلم والأدب — اللهم إذا حكمنا عليه بما بقي لنا من ممتع تراثه هذا وهي الكتب الأربعة السابقة — كلام مَن تقدّمه ويضع الدساتير ويختط الخطط وقد امتاز بأن العقل يتجلّى في سطوره ، فهو من أعظم العلماء الله الدين يحسنون استخراج الآي من القرآن ويوردونها عند الاقتضاء دليلاً على ما يريدون الإفاضة

ومن أعظم من طبقوا الحكمة — أي علم العقل على الشرع — كما امتاز بتنسيق فصول كتبه وسهولة عبارتها مع بلاغتها واقتصاره في تقريره على ما يجب أن يبقى في الذهن ولا تعافه النفس لطوله ولفه ودورانه يقول لك الراغب في المفردات: إن أول ما يحتاج أن يُشتغل به من علوم القرآن العلوم اللفظية ، ومن العلوم اللفظية تحقيق الألفاظ المفردة ، فتحصيل معاني مفردات ألفاظ القرآن بي كونه من أوائل المعاون في بناء ما يريد أن يبدرك معانيه ، كتحصيل اللبن في كونه من أوائل المعاون في بناء ما يريد أن يبدرك معانيه ، وسيس ذلك نافعاً في علوم القرآن فقط ، يل هو نافع في كل علم من علوم الشرع ، فألفاظ القرآن هي لبُ كلام العرب وزبدته ، وواسطة كرائمه ، وعليها اعتهاد العلماء الشرع ، فألفاظ القرآن هي لبُ كلام العرب وزبدته ، وواسطة كرائمه ، وعليها اعتهاد العلماء والفقهاء والحكماء في أحكامهم وحكمهم ، وإليها مفزع حذاق الشعراء والبلغاء في نظمهم

ويقول لك في « الذريعة » : « إنه باكتساب المكرمة يستحق الإنسان أن يوصف بكونه خليفة الله تعالى المدي بقوله تعالى : ﴿ ويستخلفكم ويقوله تعالى : ﴿ ويستخلفكم في الأرض فينظر كيف تعملون ﴾ ويقوله تعالى ﴿ وهو اللهي جعلكم خلائف في الأرض ورفع بعض درجات ليبلؤكم فيما آتاكم ﴾ وان خلافة الله — عز وجل — لا تصح إلا بطهارة النفس ، كما أن أشرف العبادات لا تصح إلا بطهارة الجسم » . وكتاب « الذريعة » هذا قال فيه السيوطي في « بغية الوعاة » : قيل : إن الإمام حجة الإسلام الغزالي كان يستصحب كتاب « الذريعة » ذائماً ويستحسنه لنفاسته . ويقول لك في « تفصيل النشأتين » :

« إن العقل لن يهتدي إلّا بالشرع ، والشرع لا يتبيّن إلا بالعقل ، فالعقل كالأسّ ، والشرع كالبناء ، ولن يغني أسٌ ما لم يكن بناء ، ولن يثبت بناء ما لم يكن أسّ ، وأيضاً فالعقل كالبصر

فرجع الأمركله إلى ما سبق أن أشرنا إليه من إجلال علي ـــ رضي الله عنه ـــ وتسميته بأمير المؤمنين . فأما عدم نقله عن سائر الخلفاء مهما استطاع ، فهذا كلام لا يصح لأنه ينقل عن سائر الخلفاء الراشدين ولا يفرق بين واحد وواحد ، كل ما هنالك أن الذي يتحكم في النقل طبيعة المؤلفة المؤلفة بالنسبة لما يستشهد به عليه .

وكما رجح صاحب « روضات الجنات » أنه أشعري الأصول كذلك رجح أنه كان من الشافعية في الفروع حيث يقول : « وكان من الشافعية كما استفيد لنا من فقه محاضراته » . ورغم أن الراغب سني غير شيعي بيقين إلا أنه لا يكن حصره في واحد من مذاهب أهل السنة والجماعة نظراً لِسَعَة إدراكه وبعد نظراته ، وقدرته على استيعاب وجوه الخلاف وتصحيحه للأقوال المتباينة باعتبارات متعددة .

#### كتبه ومؤلفاته:

لقد ترك الراغب الأصفهاني من بعده عدداً كبيراً من الكتب والمؤلفات النافعة ، وهي تدل على مبلغ علمه وفضله ، وفي ذلك يقول الأستاذ محمد كرد علي في كتابه «كنوز الأجداد » : « وكأن لسان الحال نادى مَنْ غَفُوا أو تغافلوا عن التَّنويه به في كتبهم : إنكم ياهؤلاء إذا أهملتموفي فالقدرة تعلق بأن تناقل الناس كتبي وانتفعوا بها في مختلف الأعصار والأقطار وهل يستغني طالب الوقوف على أسرار التنزيل عن الأخذ من كتابه « المفردات في غريب القرآن » وقد شاع بين الناس باسم « مفردات الراغب » وهل تُسلد حاجة المتفقه بغير كتابه « المدريعة إلى مكارم الشريعة إذا أراد الجمع بين أحكام الشرع ومكارمه علماً وعملاً ؟ وهل يتم أدب إلى مكارم الناس بأساء « ما أراد الجمع بين أحكام الشرع ومكارمه علماً وعملاً ؟ وهل يتم أدب التأدب إذا لم يأخذ من كتابه « ماضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء » الذي أطلق عليه الناس

بها إلى المعارف . المعارف ضربان » .. وعدد أوراق المخطوط : ١٦٩ ورقعه ( ٥٦ ) أدبيات . ٢ — أفانين البلاغة : وقد سماه الراغب في مقدمته « جماع البلاغة » كما في إحدى النسخ الخطية و « مجمع البلاغة » في إحدى النسخ الأخرى وقد جاء في مقدمته :

« الحمد لله طاقةَ العباد وسَمَةَ البلاد حمد العارف بفضل العوارف . وصلَّى الله على مَن هدانا ببيانه ، وأنزل كتابه على لسانه وعلى الأصفياء من عترته ، والأخيار من زمرته .

قال أبو القاسم الراغب: اعلم أن الأدَب لا يتنكّر على الجملة فضله ، ولا يستنر عند المحصّلة نبله ، وإن كان في وقتنا هذا قد تقضّت مواسمه ، وطوست عند العامة معالمه ، وصار بنوه طُوًّا في هوان بمَسقِط ذلك الشّعبِ القَصيّ تدوسهم الأنعام بأخفافها ، وتطؤهم الأغنام بأظلافها ، إلا من أملّه الله بعفافٍ وكفاف ، فمنعه عفافه عن دِقاق لئيم المطامع ، ودفعه كفافه عن وخيم الألا من أملّه الله بعفافٍ وكفاف ، فمنعه عفافه عن دِقاق لئيم المطامع ، ودفعه كفافه عن وخيم المطاعم ، عدفه كفافه عن وخيم المطاعم ، فمن لا يكرم نفسه لا يكرم :

ولو أن أهل العِلم صانوه صانهم ولو عظموه في النفوس ألمظما ولكسن أهانسوه فهانسوه ودئسوا عياه بالأطماع حسى تجهما ورحم الله أبا عبيلة حيث يقول: من أراد أن يأكل الخبز بالعِلم فلتبك عليه البواكي زهدنا الله في فضول ورحم الله أبا عبيلة حيث يقول: من أراد أن يأكل الخبز بالعِلم فلتبك عليه البواكي زهدنا الله في فضول والله أبا عبيلة حيل المنافقة والعلم من أزداد في العلم رشداً ، ولم يزدد في الدنيا زهداً ، لم يزدد من الله إلابعداً ». والمعاني الغضية ولما النبي علم الكلم من العلم والمنافقة ، والمعاني الغضية المنافقة ، والمعاني الغضية المنافقة ، والمعاني الغضية المنافقة ، والمدائع من الكلم التي تقصر عن درجة المتعمق المتكلف ، وتتجاوز مرتبة المنبي المنافسة من أعلام جيّر اقتنصتها وجمعتها ، وما وجدته في كلام البلغاء من الفظ يتبد في السحر الحلال المنافسة إذا قطع سلكه ذكرته قرب فقرة لا يروق منظرها إلا منظومة ، وربحا انتهيت إلى الألال ضممته إليه فعملت من ذلك كتاباً منبوق منظرها إلا منظومة ، وربحا انتهيت المنافقة وأردة في معنى ما ، فإذا اختلست في أثناء الكلام كانت بغير ما وردت أليق إما حقيقة وإما استمارة فنقلته إليه ، فلا يظن الناظر فيه أن ذلك من جهل بموقعه ، وليتأمله بعين الإنصاف . السحر الخاورات ، وليس هذا الكتاب إلا لمن تجاوز المنزلة الدنيا في البلاغة وعرف الاستعارات وانواع المحاورات ، وليس ما الكتاب إلا له المنافقة وعرف الاستعارات وانواع المحاورات ، وليس منا الكتاب إلا له المناخ الدنيا في البلاغة وعرف الاستعارات وانواع المحاورات ، وليس منا الكتاب إلا له المنافقة المناف

والشرع كالشعاع ، ولن يغني البصر مالم يكن شعاع من خارج ، ولن يغني الشعاع مالم يكن بصر ، وهذا قال الله تعالى : ﴿ لقد جاءكم من الله نور وكتاب مبين يهدي به الله من اتبع وضوائه مسل السلام ويخرجهم من الظلمات إلى النور باذنه » وأبضا فالمقل كالسراج والشرع كالزيت الذي يمده فإن لم يكن زيت لم يحسل السراج ، وما لم يكن سراج لم يضيء الزيت ، قال الله نور السموات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب دُرِي يوقد من شجرة مباركة زيهونة لا شرقية ولا غويية يكاد زيتها يعليهيء ولو لم تحسسه نار نور على نور يهدي الله لنوره من يشاء في والله مو الهادي .

وأيضاً فالشرع عقل من خارج ، والعقل شرع من داخل ، وهما متعاضدان بل متحدان ، ولكون الشرع عقلاً من خارج سلب الله تعالى اسم العقل من الكافر في غير موضع من القرآن نحو قوله : ﴿ صمم بمكم عمي فهم لا يعقلون ﴾ ولكون العقل شرعاً من داخل قال في وصف العقل : ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل شخلق الله فلك الدين القيم ﴾ ، فستى العقل ديناً ، ولكونهما متحدين قال : « نور علي نور » أي : نور الشرع ونور العقل ، ثم قال : العقل ديناً ، ولكونهما متحدين قال : « نور علي نور » أي : نور الشرع ونور العقل ، ثم قال : الأمور عجز الله لنورة من يشاء ﴾ فجعلهما نوراً واحداً ، فالشرع إذا ققد العقل عجز عن أكثر الأمور عجز العين عند فقد الشعاع » .

وهكذا يمضي محمد كرد علي في حديثه عن كتب الراغب فيتكلم عن كتابه « محاضرات الأدباء » وما يمناز به والفوائد التي تتحصل لقارئه . غير أن حديث كرد علي عن كتب الراغب محصور في ما طبع منها ، واستكمالاً للحديث عن كتبه نرى أنه لا مندوحة لنا من التعريف بكتبه المخطوطة التي ونفنا على خبرها ، ومنها :

١ — « تحقيق البيان »(١) وقد ذكره الأسناذ أسعد طلس في مقاله « نفائس المخطوطات العربية في المشهد الرضوي المطهر " المنشور في مجلة المجمع العلمي العربي ٤ ٢/٥٧٧ وقال الأسناذ طلس : ولم أر من أشار إلى هذا الكتاب فيمن ترجمه . والكتاب فريد وجد نفيس في موضوعه ، فيه أمور في اللغة العربية والأحلاق والحكمة ، ولكن أوله خروم ، يبدأ هكذا « . . في صوره المختلفة وذلك في اللغة العربية والأحلاق والحكمة ، ولكن أوله خروم ، يبدأ هكذا « . . في صوره المختلفة وذلك في الماهرية المتوصل في المورية المتوصل في المدينة والمدينة والمدينة المتوصل في المدينة والمدينة والمدينة

( ١ ) ورد في روضات الجنات /٨٤٧/ باسم « تحقيق البيان في تأويل القرآن » والظاهر أنه خطأ . وكذلك ورد في « الدريعة إلى نصانيف الشيعة » لآخا بزرك الطهراني /٥/٥٤-٢١ .

﴿ لَذِي حَجْوٍ ﴾ وفي أخرى ﴿ لأولي النهي ﴾ ونحو ذلك نما يَعدُه من لا يحق الحق وبيطلُ الباطل أنه باب واحد ، فيُقدّر أنه إذا فسر « الحمد لله » بقوله : الشكو الله ، و «لا ريب فيه » بد : لا شك فيه ، فقد فسر القرآن ووفاه البيان » .

ولا نعلم إذا كان هذا الكتاب قد كتب له أن يرى النور أو لم يكتب ، ويبدو أنه لا وجود له فيما وصلنا من علم عن كتب الراغب حتى الآن .

٦ — كتاب الأخلاق — ذكره بروكلمان — ومنه نسخة خطية في برلين تحت رقم/٩٣٩٥ .
 ٧ — كتاب « الإيمان والكفر » ذكره صاحب الروضات وقال فيه : « بديع الطرز حسن الفوائد ، قيل ويظهر منه أنه كان أشعري الأصول .

٨ - جامع التفاسير :

وقد قال فيه السيوطي في « بغية الوعاة » : هو تفسير معتبر .. أورد في أوله مقدمات نافعة في التفسير ، وطِرزُه — أسلوبه — أنه أورد جملاً من الآيات ثم فسترها تفسيراً مشبعاً ، وهو أحد مآخذ أنوار التنزيل للبيضاوي ، غير أن بعضهم حعل مفردات الراغب أحد مآخذ القاضي البيضاوي في تفسيره ، ولا تنافي بين القولين .

البيضاوي في تفسيره ، ولا تنافي بين القولين . وقال فيه الفيروز أبادي في « البلغة/٦٩ » : النفسير الكبير — في عشرة أسفار — غاية في

ويوجد من هذا التفسير النسخ الخطية التالية فيما وصل إلينا علمه : — ٩٨ — الجزء الأول منه يبتديء بالبسملة وأضيفت له مقدمة في علم التفسير صورت عن رقم ( ٩٦ فيض الله ) لإكمال هذا الجزء ، وينتهي بآخر المائدة ، وبآخره نقص وقد كتب في القرن السادس — ولي الدين جار الله ١٠٤٥ه ٣٩ ق . ١٩ × ٣٠ سم .

— ٩٩ — الجزء الثاني منه ، تبتديء هذه الجملة منه بتفسير أول سورة يوسف إلى آخر سورة الأحزاب وقد كتب في القرن الثامن بخط مقروء — ولي الدين جار الله ٨٦. ٣٣٠ ق . ٢٧ × • ٣ سد

— ومنه جزء في أيا صوفيا تحت رقم ٢١٧ ذكره بروكلمان .

— ومنه مصورة في المكتبة المركزية لجامعة بغداد في ٢٢٤ ورقة حجم ١٠ × ١٠ سم ت ص :

والرجاء أن مَن ينظر فيه منصفاً عرف لمصنفه تأثيراً بيّنا ، نعوذ بالله ممن عقله صديق مقطوع ، وهواه عدو متبوع ، ونسأله أن يعصمنا من الزّلَل ، ويُوَفقنا لصالح العمل بلطفه ومَنّه إنه جواد حجم »

٣ ـــ دُرَّة التَّاوِيل وَعُرَّة التَّنزيل :

وهو في المتحف البريطاني برقم/٥٢/٤/٥٢/ كما ذكره بروكلمان في تاريخ الأدب العربي وقال فيه : وهو عن الآيات المكررة في مواضع كثيرة من القرآن بألفاظ مختلفة .

وقد ورد في بعض المصادر باسم « حل متشابهات القرآن » ويوجد منه نسخة خطية بهذا الاسم في راغب باشا في تركية وهو في / ١٨٠ ورقة وكل صفحة ٢٣ سطراً . ويبدو أن هذا الكتاب هو نفس الكتاب المطبوع « درّة التأويل وغرة التنزيل » والنسوب إلى الخطيب الإسكافي ، وقد سمعت بأن مقالاً نشر في مجلة مجمع اللغة العربية في عمان يؤكد صحة نسبة الكتاب الملتكور للراغب الأصفهاني وينفي أن يكون للخطيب الإسكافي ولكني لم أطّلع عليه .

٤ \_ رسالة منبهة على فوائد القرآن :

وقد ذكرها بروكلمان ، وقال بأن الراغب أشار إليها في أول كتاب « مفردات القرآن » حيث قال في مقدمة كتاب « المفردات » : وأحيل بالقوانين الدّالة على تحقيق مناسبات الألفاظ على الرسالة التي عملتها مختصة بهذا الباب ، ففي اعتاد ما حررته من هذا النحو استغناء في بابه من المنطات عن المسارعة في سبيل الخيرات ، وعن المسابقة إلى ما حثنا عليه بقوله تعالى : ﴿ مسابقوا الله مغفرة من وبكم المسارعة في سبيل الخيرات ، وعن المسابقة إلى ما حثنا عليه بقوله تعالى : ﴿ مسابقوا الله مغفرة من وبكم الله سهل الله علينا الطريق إليها .

ه ـــ تحقيق الألفاظ المترادفة على المعنى الواحد :

وقد أشار إليه في مقدمة « المفردات » حينا قال : « وأتبعُ هذا الكتاب إن شاء الله تعالى ونسأ في الأجل بكتاب ينبيء عن تحقيق الألفاظ المترادفة على المعنى الواحد وما بينها من الفرق الغامضة فبذلك يعرف اختصاص كل خبر بلفظ من الألفاظ المترادفة دون غيره من أخواته ، نحو ذكره « القلب » مرة . و « الفؤاد » مرة و « الصدر » مرة ، ونحو ذكره تعالى في عقب قصة : ﴿ إِنْ فِي ذلك لايات لقوم يؤمنون ﴾ وفي أخرى وفي أخرى ﴿ لقوم يعلمون ﴾ وفي أخرى ﴿ لقوم يعلمون ﴾ وفي أخرى ﴿ لقوم يعلمون ﴾ وفي أخرى القوم يعلمون ﴾ وفي أخرى

النسل الدائمة أأالفعل فاعتبارا بالمعنى وبو وكك فأع ولوضع الاول فطاريت واستما من الكما م الفرووا فراب ٩ الملام منر إلى يهمون اسما اعتبارا بادر مرفونلا لاتر والم ما وان من الخبر كووا على ومفعها والمصالون والتي جداركت احدامة قال التلام المال والمحاف عقرؤاك بالوصعران مستلاحي وتعمل سيركاه وتعلنا في الواين الالف والقام ويجرى والكاونيدل فيتحونه وك فخراعنه وجواللقب علاسمنة واتناحيا مفرو ومراسب فقالفي والمسيس بالاسم والسع ووالكندب عنب منداالوس ونهاه وتيك بالصدرة وفصنا المدلرف مركم الملقب بالحرف وتلصمة لاتقنعهي عرواب ا مرصل الاسما، من السوين والجزاق جرو ف و بو الله المعال والله الله فيما و بو مجلا ونبين من ول مائك نيف عندالس

المقرمن وونهم والسلف المقدمين ومرائد الده المواد وفائم في أول الده عود وواد الراغمية العضدي فأالاعلاا ال نفس امته واعقبه إندورصيه والن معنا من النقاء المعلمة المارية والمالة المناهدة عد مدند عصمدال سراء ومسن عوبهميد ألدان كحديث من ابدأه بفساوفعه المعدومة على ألآره وسلم النه على النبي مخروا عارس ماليداهيمان العامالة والتابعين الغرآن وناولد كمئاء دعة شنوى علاضها العي يُستقف الاحرين ان ساين من مع اس العماليم

> « بإظهار ندامته » يعني : إن القوم قد تنبهوا على خطئهم في تمنيهم « كذا » وقوهم : « ياليت مكية في قول الجميع، وهي مائة وتسع عشرة آية وألف وثمان مائة وأربعون كلمة ، وأخرها \_ قطعة منه تشتمل على تفسير الآيات من أول سورة « المؤمنون » أولها : سورة المؤمنون وهي ٤٤ فلم ١٢ رقم ٣٦٦ \_ معهد الدراسات الإسلامية العليا \_ جامعة بغداد

- نسخة حسنة بخط نسخي دقيق ترقى إلى القرن الثاني عشر ، في أولها تمليك للسيد عبدالله الأمين، ووقفية على المدرسة الخاتونية ببغداد سنة ١٢١٥ هـ ــ هكذا جاء في الاثار الخطية للمكتبة القادرية ببغداد : ١/٦٨ \_ عبدالسلام رؤوف

لنا مثل هذا ».

\_ مقدمة التفسير \_ فهرس التيمورية : ١٣٢٥/١ خط وتحت رقم ( ٣٦١ )

هذه الفصول في أصول التفسير وتطبيقاتها العملية في تفسير سورة الفاتحة ومطالع سورة البقرة ، جعل الله عملنا خالصاً لوجهه ، وسدَّدنا لما فيه رضاه ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين . نكون قد أتينا على نهاية هذه المقدمة التعريفية والتي نرجو الله تعالى أن تكون مدخلاً نافعاً لدراسة ينفقون ﴾ \_ وهي النسخة التي اعتمدنا عليها في التحقيق \_ وبانتهاء الكلام في مؤلفات الراغب عن مقدمة التفسير وتفسير سورة الفائحة ومطالع سورة البقرة إلى قوله تعالى : ﴿ وَمُا وَرُقُنَاهُمُ سطراً اللوحة الأولى مذهبة وبعض الكلمات بالحمرة مسطرتها: الله ٢٠٠٦ سم وهي عبارة \_ النكان القرآنية \_ طو بقبو سراي تحت رقم 1616 E. H افكان القرآنية \_ طو بقبو سواي تحت 19

جامعة الكويت \_ كلية الشريعة والدراسات الإسلامية الدكتور أحمد حسن فرحات

4

الورقة الرحال من المعلق النظام «ت»

مقل من التفسير « للعلامة الشهير » أبى القاسم الراغب الاصفهاني رحمه الله تعالى آمرين

( طبعت على تفقة راجى عفو ربه الكريم )



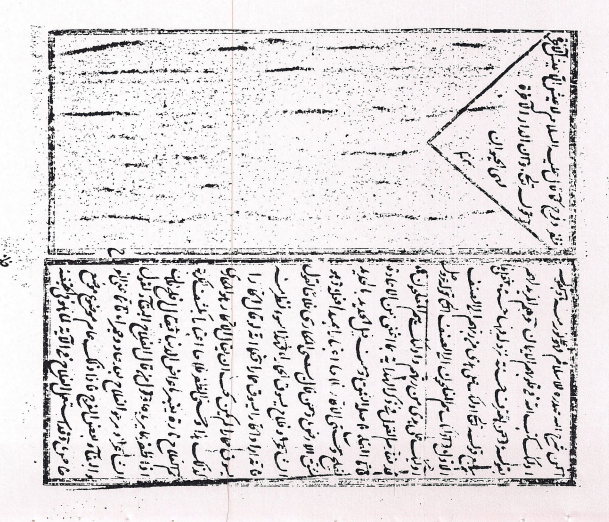
( الطبعة الاولى سنة ١٣٢٩ )

(لايسوغ لأحد أن يطبع هذه المقدمة الااذا أظهر نسخة خطية)

طبع بطب تعرا كاليت. - بمصر صفحة عنوارة البسطة المطبوعة وع » ويليه ما ثبت في السنة

قال تعالى ( الذين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنو بهم و يتفكرون فى خلق السموات والارض ربنا ما خلقت هذا باطلا ) مدحهم فانه تعالى على تفكرهم فين أن ينظروا ليعلموا أنه تعالى ما خلق ذلك باطلا ليصح منهم هذا القول وليصح منهم أن يقولوا سبحانك فقنا عذاب النار لان ذلك تعزيه به عالا يليق به فيجب أن تقدم المعرفة في ذلك و واتحا عظم شأن القرآن لا لانه يتلى و يحفظ فوب صبي لم يبلغ حد كال العقل يسابق الكبار من العقلا في حفظه وانا عظم ذلك من حيث اذا تدبره المره وتمسك بآدابه وأحكامه عظم نفعه دينا ودنيا وقد ذكرنا في هذا الكتاب والحد لله على نعمه ما ينبه من نظر فيه على عظم شأن القرآن من أدلة على معرفته وعلى معرفة عدله ومن ضروب من التنبيه على ما أودعه من وعظ وتذكر وانذار وتبشير ووعد ووعيد وذكرنا أيضاً على وجه الاختصار ما يعرف به عظم الغلط بمن طمن في القرآن بذكر الشبه

ماظن أنه بخلاف الحسكم (بياض بالاصل) ( ياض بالاصل ) ثبت قول وعمل



~

(٢) زيادة لابد منها ليستقيم

(٣) في «٤»: مبدأ

سقطت الكلمة من

3

الله الرحن الرحيم

£-ابتدأه بفضله ونعمته ، وأعقبه برأفته ورحمته ، وأن يجعلنا ممن أسبل عليه نور عصمة الأنبياء ، النبي [ محمد ] (١) وأوليائه ، ونسأله أن يجعلنا 6 E ab IVs , conts

وخَصَّن قلوبهم بطهارة النقاء ، إنه لطيف لما يشاء .

قال الشيخ أبو القاسم الراغب \_ رحمه الله تعالى

القصيد في هذا الإملاء \_ إن تَفَسَ الله في العمر ووقانا من تُوب الدهر ، وهو مرجو أن يُسْمِفنا بالأمرين \_ أن نبيّنَ من تفسير القرآن وتأويله نكتاً بارعة تنطوي على تفصيل ما أشار إليه أعيان الصبحابة والتابعين ومَن دونهم من السلف المتقدمين - رحمهم الله - [ إشارة ](٢) مجملة رنيين من ذلك ما ينكشف عنه السر ويثلج به الصدر .

وفقنا الله لمرضاته برحمته ، وجعل سعينا مسعوداً ، وفعلنا في الدارين محموداً ، فعنه يُستَجَّلُبُ مبتدأ )(١) التوفيق ومنتهاه

796-00 W. C. 15-620 113 11

نني ابتناء له زقال تعالى ( دعاهو بقول شاعر ) أي ييس بقول كاذب ولم يعن واحلة بين الله دبين المباد فتال تمالي ( وما علمناه الشعر وما ينبغي له ) التال قدم المن بن عله العلاء والدم عنه العال من منه المال دمن كانت قوي الماظة فيه اكثر كان في قرف أقصر ولاجل كون الشعرمقر بالبرض وطذا بقال من كانت قوته الحيالية فيه اكثر كان على قرض الشعر آغدر الحق في محري الصدق حي أن الشاعر لا يقول الصدق ولا يتحرى الحاقي الا الثاعر تصوير الباطل في حودة الحق وعبادز الحله في المدح والذم دون استعمال في الشدر و الزيمة الدارة ذن الترآن عو وقر الصدق ومدن المن وقصوي منظوم دايس كل منظوم ودوزنا قبل النا جنب القرآن تظم الشعر ودوزن كلاصية أن المردون من الكلام مرجة أعلى مورجة التقوم غيرالمرذون الاكلام مردون كال الكتب الاخر فان قيل وإلم يتبع تظم الترآن المرأن الذي هو الشعروق علم من بالرئيكية الما والمستيمة عميم عنا هنا أن أله السيد ( مناخ ب كم على المالية المنطق ب منه د ين سار الظم وهذا قال بمال (وانه استاب عزيز لا أيد الباطل من بين مده القران رسالة أدخطابة أدشعر كابصح أن يقال هو كلام ومن قرع - ممه فصل والترآن حاد لحاسن جميعه بنظم ليس هو فطم شير، منها بدلالة أملا يسعى أريقال. عا آل الد را راج الكلام لا غرج عن عده الحلة ولكل من ذاك فلم محصوص -جع أدس السبع درن والنظوم المامادرة وبقال طالخطابة وإما كانبة ويقال التعي وبالحق عار كذلك نان الكلام إما مشود قلط أو سمالند لظمأوسالنظم ويقال له المسعج والخاسة أنجمل لمع ذلك وذنخصوص ويقال له المسروقد ومخارج ويقال له المنظوم ذال أمه أله جمل له فيأواخر الكلام سي ذلك تسمين من الكارم والثالث أن يضم بعض ذلك الحد بعض خما له سبادي و ومناطع ومداخل

والله ولى التوفيق رضة إبية أخلا غال م ليمس ضخاة للما عل غاد فان

فالباطن عن ذلك وما أليتهم بانشاد ماقال أبو عام . وأي المعطر أن أن لكون كانة البلناء محيرة فيالطاهم أن يطرخوه ومجيرة الله بعاعبهم إلى . مارضة الدّران وعجزهم عن الا تيان بعلد دليس تهذ عرائهم البلاغة والخطارة الذين يميدن في كل واد من المعلى بسلاطة أستمهم وقددها وقول النبي على الله عليه وسلم ( اعملوا فكل ويسر لما خلق له) فلما رؤي أهــل النشراح حدروقد نصن ذلك قوله نطلى ( اکمل جطا منكم شرعة منهاجا) للشر جدرد علاسبا ونطمه قواه فيمزاولها فقبل بالساع قلب وشاماها قوم ساسيات خفية والتاقية الحية بدلاة أن الواحد يؤر حرقة من الحرف أنه ما من صاعة ولا فعلة من الافعال محودة كان أو منمومة إلا ديينهاديين خلائم بهندا إنا لغوأ يعالظفون بمعمن وسالنا فرسع بالمداكما المعد وذلك سرنقلك بحسب مايس فالكلام على سيل الدف بالاتناق وقدتكم اللي في اكثر الاس إلى البطلان والكذب شدية ولم وفع في القرآن من الاللاط ينفي عنه ولاجل شهرة النمر بالكذب سميأ صعاب البراهين الاقيسة المؤدية أن ذلك ليس بشعر فاندون الشعر أغهر من أن يشتبه عليهم حي محتاج الحان

والجر، [ وحروفه والالف ](١) واللام ويخبر عنه

فيه معنى « يقوم » وأما « الدائم » : فلأنه يصلح للأزمنة الثلاثة ، وإن كان الحال أولى به في والكوفيون يسمّونه « الفعل الدائم » . أما « الفعل » : فاعتباراً بالمعنى ، وهو أن « قائماً »

الإمكان إذ(٢) كانت المعاني بلا نهاية ، والألفاظ مع اختلاف تراكيبه(٣) ذات نهاية ، وغير والأصل في الألفاظ: أن تكون مختلفة بحسب اختلاف المعاني ، لكن ذلك لم يكن في المتناهي لا يحويه المتناهي . فلم يكن بد من وقوع اشتراك في الألفاظ .

ويجب أن يعلم أن للفظ مع المعنى خمس أحوال :

الأول : أن يتفقا في اللفظ والمعنى ، فيسمى : « اللفظ المتواطيء » نحو « الإنسان » إذا استعمل في « زيد » و « عمرو » .

الثاني(؛) : أن يختلفا في اللفظ والمعنى ، ويسمَّى : ﴿ المتباين ﴾ نحو ﴿ رجل ﴾ و ﴿ فرس ﴾ .

الثالث: أن يتفقا في المعنى [ من ] (٥) دون اللفظ ، ويسمّى : « المترادف » نحو

«الحسام» و «الصمصام». الرابع: ان يتفقا في اللفظ ويختلفا في المعنى، ويسمى: «المشترك» [والتفق ](١) نحو « العين » المستعملة في « الجارحة » و « منبع الماء » و « الدَّيْدَبان » <sup>(٧٧)</sup>وغير ذلك .

(١) في « ت » : إذا .

### لمسول الله من بيانها في مبتدأت الكتاب

فصل في بيان ما وقع فيه الاشتباه من الكلام(١) المفرد والمركب: الكلام ضربان: مفرد ومركب:

فالمفرد: المسمّى بالاسم والفعل والحرف، وذلك بالوضع الاصطلاحي سمّي بذلك

فأتما بالوضع الأوّل(٢٠ ، فكله يسمّى اسماً . ويحق(٤) صار ثلاثة أقسام :

\_ فإن الكلام إما أن يكون مخبراً عنه ، وهو الملقب بالاسم .

\_ وإما خبرا ، وهو الملقب بالفعل

\_ وإما رابطاً بينهما ، وهو الملقب بالحرف .

\_ والقسمة لا تقتضي<sup>(٥)</sup> غير ذلك .

والبصريون يستمونه اسماً اعتباراً بأحكام لفظية(١) ، لأنه بلدخله ما يدخل الأسماء من التنوين وما كان من الخبر نحو « فاعل » و « مفعل » :

#### (١) في «٤»: مبدا.

<sup>(</sup>١) في « ت »: وحروف الألف

<sup>(</sup>۲) في «٤»: تركيبا.

<sup>(</sup> ٤ ) في « ع » : والثاني .

<sup>(</sup> ه ) زیادة من « ت » .

<sup>(</sup>٦) زيادة من «ع».

ييدبان فغيروا الحركة الح .. هكذا في نسخة الأصل والتهذيب «بأيدينا ـــ وفي « التكملة » : قال الأزهري : فغيروا الحركة ، وقالوا : دَيْدبان لما أعرب » ، وقد علق على ذلك محقق لسان العرب قائلاً : ﴿ قوله : أصله : ( ٧ ) قال صاحب لسان العرب : « والدَّيْدَبان : الطليعة . وهو الشُّيفة . قال أبو منصور : أصله دِيدَبان .

<sup>(</sup>١) في «٤»: الكلا.

يستعمل على ضريبن : أحدهما : بحسب الوضع الاصطلاحي ، وذلك هو في المشتر عنه نحو « رجل » و « فرس » والثاني : بحسب الوضع الأولي ، ويقال ذلك للأنواع الثلاثة : المشتر عنه ، والحَبَر عنه ، والرابط بينهما المسمى بالحرف ، وهذا هو المراد بالآية ، لأن آدم عليه السلام كما علم « الاسم » علم الفعل (٣) يريد بالوضع الأول ما جاء في قوله تعالى : ﴿ وعلم آدم الأسماء كلها ﴾ ولذلك قال الراغب في مفرداته : « وعلم آدم الأسماء » . أي : الألفاظ والمعاني مفرداتها ومركباتها . وبيان ذلك أن « الاسم »

<sup>(</sup>٤) في «ع»: وبحق أن وفي « د »: ويحق أن

<sup>( ° )</sup> في « ت » يقتضي وانظــر « أقسام الكـــلام » في « الصاحبـــي » لابـــن فارس : ٨٣ ـــ ٨٦ ــ ٨٦

<sup>(</sup>١) في « ت » : لفظه .

### فصل في أوصاف اللفظ المسترك :

اللفظ إنما يحصل فيه التشارك بأن يستوي اللفظان في ترتيب الحروف وعددها وحركاتها ويختلفاً (١) في المعنى نحو : « عين %١) و « كلب %١).

قامًا إذا اختلف ترتيب الحروف نحو « حلم » و « حمل » أو العدد نحو « الغناء »<sup>(4)</sup> و « الغنّاء »<sup>(5)</sup> و « الغنّاء »<sup>(6)</sup> و « قدر » و « قدر » أو الحركة نحو « قدم » و « قدم » ، أو لم يختلف ا في العنى نحو « الإنسان » إذا استثغيل في « زيد » و « عمرو » فليس شيء من ذلك ( الأسماء المشتركة ، فإن الذي اختلف في العدد ربما كان من المشترك نحو « ضارب » و « ضرب » و ربما كان من المتباينة نحو « القنا » و « القنابل » ( وربما كانت الكلمة ممورقها مروزة المشترك في اللفظ وتكون ( المشتقة لإختلاف تقديرها ( الفنار » إذا كان فاعلا

والخامس: أن يتفقا في بعض [ اللفظ](١) وبعض المعنى ويستمى « المشتق » نحو « ضارب » و « ضرب » .

والذي يقع فيه الاشتباه من هذه الخمسة:

\_ « الألفاظ المشتركة » و « الألفاظ المتواطئة » : هل هي عامة أو خاصة ؟ \_ و « المشتقة » مِمَّ اشتق ؟ كقولهم « النبي » و « البوية » :

منهم من قال : « أنباً » و « براً » ، فَكُولَةُ(٢) الهمز . ومنهم من قال : « مِنَ النَّمُوَة » (٣) — وهي الربوة — ومن « البرى »(٤)، وهو : التراب .

<sup>(</sup>١) في « ت » : ويختلفان . وهو خطأ من الناسخ .

<sup>(</sup> ٢ ) قال الراغب في مفرواته: العين الجارحة .... ويستعار العين لمعان هي موجودة في الجارحة ، بنظرات « معين » إذا سال منها الماء .. وقيل للمتجسس : غين ، تشبيها بها في نظرها ... وقيل للذهب : غين ، تشبيها بها في كونها أفضل الجواهر ، كما أن هذه الجارحة أفضل الجوارح ، ومنه قيل : أعيان القوم – لأفاضلهم - وأعيان الأخوة – لبني أب وأم – قال بعضهم : العين – إذا استعمل في معنى ذات الشيء – فيقال : كل ما له غين ، فكاستعمال « الرقبه » في المماليك ...، ويقال لمنبع الماء : عين ، تشبيهاً بها لما فيها من الماء ..» ما ذه غين ، فكاستعمال « الرقبه » في المماليك ...، ويقال لمنبع الماء : عين ، تشبيهاً بها لما فيها من الماء ..»

وانظر « المزهر » للسيوطي : ١/٧٧ ـــ ٥٧٠ . ( ٣ ) قال الراغب في مفرداته : الكلب : الحيوان النباح ... والكلُّبُ : المسمار في قائم السيف .. والكلُّبُ :

نجم في السماء مشبّه بالكلّب لكونه تابعاً لنجم يقال له : الراعي » . ( ٤ ) و ( ٥ ) في « ع » : « القنا » و « الفنا » وهو تصحيف ، لأن المراد : اختلاف عدد الحروف ، والعدد في الكلمتين لا يختلف إلا بتشديد أحد الحروف ، ومن ثم رجحنا أن تكون الثانية مشددة وهي كذلك في « ت » . ( ٦ ) في « ت » : في

 <sup>(</sup>٧) قال صاحب اللسان: القتبلة والقتبل: طائفة من الناس ومن الحيل، قيل هم ما بين الثلاثين إلى الأرمعين ونحوه . وقيل: هم جماعة الناس . قبلة من الناس: طائفة منهم ، والجمع : القنابل .... ورجل قتبل وَقنابِل : غليظ شديد والقنابل:
 العظيم الرأس .... والقنابِل : حمار معروف ....»
 (٨) في « ت » : ويكون . (٩) في « ت » : تقديرهما .

 <sup>(</sup>١) ساقط من «ع».
 (٢) في «ع» أفتركت وقد قال الراغب في المفردات : « النبي بي بغير همز به فقد قال النحويين : أصله الهمز الهمز فَرَكَ همزه واستدلّوا بقولهم : « مسيلمة نبي سَرْء » . وقال ايضا : والبريّة : الحلق ، قيل : أصله الهمز

رَ ٣ ) وقال الراغب في المفردات : وقال بعض العلماء هو من النّبَوَة ، أي : الرفعة ، وسمي نبيّاً لرفعة محله عن سائر الناس المدلول عليه بقوله : « ورفعناه مكاناً علياً » .

<sup>( .</sup> ٤ ) قال الراغب في الفردات : وقيل : ذلك من « بريت العود » وسميت بريّة لكونها مُبريّة عن البرى أي : التراب بدلالة قوله تعالى : ﴿ خلقكم من تواتب ﴾ وقوله تعالى : ﴿ اولفك هم خير البوية ﴾ وقال : « شر

## فصل : الاشتراك في اللفظ [ يقع ] ( ) لأصد وجوه :

و الصَّقر » للدبس في لغة أكثر أهل المدينة (٣) .

\_ وإما أن يكون أحدهما منقولاً عن الآخر أو مستعاراً . والفرق بينهما :

إن المنقول : هو الذي ينقله أهلٍ صناعة ما عن المعنى المصطلح عليه أولاً إلى معنى آخر قد تفردوا بمعرفته فيبقى من بعد مشتركا بين المعنيين وعلى(<sup>4)</sup>ذلك الألفاظ الشرعية نحو الصلاة والزكاة

والألفاظ<sup>ره)</sup> التي يستعملها الفقهاء والمتكلمون والنحويون . وأما المستعار : فالاسم الموضوع لمعنى فنستعيره لمعنى آخر ، له اسم وضعي غيره ، فنستعمله فيه لمواصلة توجد بين المعنيين ، كتسمية الشجاع بالأسد ، والبليد بالحمار .

لكل أحد(٦) أن يستعير (٧) فيستعمله (٨) إذا قصد معنى صحيحا ويكون (٩) متضمنا لمعنى التشبيه ، والفرق بين حكم المنقول والمستعار : أن المنقول شرطه أن يتبع فيه أهل تلك الصناعة والمستعار

(١) ساقط من « ن »

 ( ٢ ) قال صاحب اللسان: « والصقر: اللبن الشديد الحموضة ... قال الأصمعي: إذا بلغ اللبن من التَحْمَض ما ليس فوقه شيء، فهو «الصَّقْر» وقال شمر: الصَّقْر: الحامض الذي ضربته الشمس فحمض » .

( ٣ ) قال في اللسان : « والصَّمُّو » و « الصَّمَّو » : ما تحلُّب من العنب والزبيب والتمر من غير أن يعصر ، وخص بعضهم من أهل المدينة به : ويُس النمر . وقيل : هو ما يسيل من الرُّطَب إذا يبس . والصَّقر : الدُّبس - عند اهل المدينة »

( 0 ) في « ع » : أو الألفاظ

(٤) في «ت» على.

(١) في «٤»: واحد.

( V ) في « ع » : يستعين . ولعله تصحيف « يستعيو »

( ^ ) زیادة من « ع » .

( ٩ ) في « ع » فيكون .

مُشْخَل فيه . و « الفُلْك » إذا كان واحداً ك « قُفُل » ، وإذا كان جمعاً فإنه ك « وُثُن » (١٠٠٠ . وناقة «يَحْرُجْنَ» وأنت « تَعْصين » نحو « تَشْتُعين » وأننن « تَعْصين » نحو « تَشْتُمْنَ » ونحو « كرام » وعلى ذلك : هم « يغزون » نحو : « يَمْوِجُون » . وهنّ « يغزون » نحو « هِجَان » وامرأة « ضيناك »(١١) فإنها ك « حمار » ، (١٢) ونسوق « هِجان » كقسوم فإن تقديره : « مُفْتَعِلُ » وإذا كان مفعولاً فإن تقديره : « مُفْتَعَلُ » ، وكذا فلان مُنْحل ، وأمر « دَيْر » مصدر « دبر » وجمع « الدابر » ، نحو « ركب » .

« المصباح » لما يشرب منه الصبوح ، ولما يشتق من « صبحت »(١١) أي : اسرجت ، وأشتكي وكثيراً ما يلتقي فرعان [ بوضعنا ]^١٦) للفظين متفقين في الصيغة وهما مختلفان في المعنى نحو لاظهار الشكوي ، ولاتخاذ شُكُوَةِ (١٠) اللبن .

والجمع، وتقديراهما مختلفان ، فإن « الفلك » إن كان واحداً كان كبناء « قفل » وإن كان جمعاً فكبناء مثل «أسد » جمع «أسد » وقد جاء في مفردات الراغب : « الفلك » : السفينة ، ويستعمل ذلك للواحد ( ١٠ ) في « ع » ك « وُثُن » وفي « ت » : ك « برثن » وهو نصحيف . و « وُثُن » : جمع « وَبُن » « حُمْر » و « هم » كبناء « وثن » .

بذلك : أن وِزان « هِجان » \_ إذا كانت جمعاً \_ بمعنى « كرام » التي هي وِزان « فِعال » للجمع والهجان (١٢) يريد بذلك أن بناء « هجان » و « ضيناك » ك « حمار » أي : وزان « فعال » واختار « حمار » من الابل: البيضاء الخالصة اللون والعتق. ويستوي فيه المذكر والمؤنث والجمع ، يقال : بعير هِجان ، وناقة لأنه مفرد ولم يقل « فعال » ، لأنه يكون مفرداً وجمعاً كما قال بعد ذلك : « نوق هِمجان » كقوم كرام ، يربد ( ١١ ) في « ت » : ضنال . وهو تصحيف واضع . والضِّناك : الضخمة . هِ عِجان ، ونوق هِ جان .

ومن الإلل : ما يَبْرُكُ فلا ينهض حتى يصبح . وما يجعل فيه المصباح ، قال : « مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ( ١٤ ) في « ت » أسرحت . وهو تصحيف وقد قال الراغب في مفرداته : « .. والمصباح : ما يسقى منه . المصباح في زجاجة»، ويقال للسراج: مصباح. والصّباح نفس السّراج، والمصابيح: أعلام ( ۱۳ ) ساقطة من « ع » . الكواكب .. » .

الشُّكُو : فتح الشُّكَوَة وإظهار ما فيه ، وهي سقاء صغير يُجْعَل فيه الماء ، وكأنه في الأصل استعارة كقولهم : ( ١٥ ) قال الراغب في مفرداته : الشكو ، والشكاية ، والنشكاة ، والشكوى : إظهار البث .. وأصل بشت له ما في وعاتي ، ونفضت ما في جرابي إذا أظهرت ما في قلبك » .

وجميع ما يقع فيه الشبهة(١) من الكلام المركب لا يخلو:

\_ إما أن يكون الشيء يرجع إلى مفردات الكلام ، وذلك على التفصيل المتقدم

\_وإما لشيء لا يرجع إلى ذلك ، وذلك لا يخلو إما أن يكون من جهة المعنى أو من جهة اللفظ :

فأما [ ما كان ٢٠١] من جهة المعنى : فلا سبيل إلى إزالته بتغيير (٢) العبارات . وذاك أن المعاني

ضربان : جلي وغامض :

وبالوالدين إحساناً ﴾(١) وقوله تعالى : ﴿ قل تعالوا أتل ما حرَّم ربكم عليكم ألا تشركوا به فالجلي : ما يمكن إدراكه بأدنى تأمل ، كقوله تعالى : ﴿ وَاعْجَدُوا اللهُ وَلَا تَشْرَكُوا بِهُ شَيْئًا

شيئاً ﴾(`) إلى قوله ﴿ ذلكم وصاكم به لعلكم تنقون ﴾(`) .

وأما الغامض: فعلى ثلاثة أضرب:

الأول : أن يكون المعنى في نفسه خفياً ، نحو الكلام في صفات الباري – سبحانه –ونفي

والثاني : أن يكون الكلام أصلاً يَشتمل (٢) على فروع ( تتشعب منه )(١) كالآيات المدالة على الأحكام.

الثالث: أن يكون مثلاً وإيماءً(١٠) ، كقولهم: « الصيف ١٠٠ ضيعت اللبن » وذلك لأن

نحو أن تقول (١) : ركبت « برقاً » فتعني (٦) به « فرساً » كالبق سرعة . ورأيت بحراً ، أي :

و« ضارب » و « استضرب » أو في التقدير نحو « المختار » إذا كان فاعلاً أو مفعولاً وسائر ما وأما المشتق : فشرطه أن يشارك المشتق منه في حروفه الأصلية ويوجد فيه بعض (٣) معناه ، ويخالفه إما في الحركات نحو « ضَرَبَ » و « ضُرِب » أو في الزوائد من الحروف نحو « ضرب »

فقد بان بهذه الجملة أنواع مفردات الألفاظ وما يقع فيه الاشتباه .

تركيب يحصل به جملة مفيدة ، وذلك : إمَّا مِن(٤) استمين ، أو مِن(٥) اسم وفعل ، أو تقدير وأما المركب من اللفظ: فما ركب من هذه الثلاثة. والتركيب على ضريين:

وتركيب لا يحصل به ذلك ، ويكون إما مِن اسْمَيْنِ يُجْعلان [ اسْماً ع10) واحداً ، نحو خمسة عشر وبعلبًك . أو اسم وفعل ، نحو : تأبطُ و« حَيْثَمَلَة » و « حَوْقَلَة » في قولهم : بسم الله وحي على الصَّلاة ، ولا حول ولا قوة إلَّا بالله . شرًا ، أو إسم وحرف(٧) نحو سيبيويه(٨) ، أو فعل وحرف نحو ﴿ هلم ﴾ ، أو حرفين نحو «إنا» أو من جمل من الكلام ، وذلك لا يكون إلَّا بحذف بعضها ، نحو « بَسْمَلة »

( ٨ ) جاء في لسان العرب : « والسَّيب : التفاح — فارسي — قال أبو العلاء : وبه سُمِّي « سيبويه » ،

« سيب » تفاح . و « وَيُّه » : رائحته . فكأنه رائحة تفاح

( ٧ ) في « ع » : وصوت . ولعلّ هذه أصوب من « حرف » ، لأن الكلمة فارسية كما ترى في هامش

(٦) ساقط من «ع».

٠٠ ) في « ٤ » : ببعض . . ٢ ) في « ت » : فيعني . · ) في « ت » : يقول .

· (3) (2) (2) 

<sup>(</sup>١) في «ع»: النشبه.

<sup>(</sup> ٢ ) ساقط من « ن » .

<sup>(</sup>٣) في «ع»: بتعيين. وهو تصحيف

<sup>(</sup> ٥ ) الأنعام : ١٥١ . (٤) النساء: ٢٦.

<sup>(</sup> ٦ ) الأنعام: ٢٥١ .

<sup>·</sup> ٧ ) في « ت » : تشتمل .

<sup>(</sup> ٨ ) في « ن » : يشعب منها .

<sup>(</sup> ٩ ) في « ع » : دائماً وهو تصحيف .

<sup>(</sup> ١٠ ) في « ع » : في الصيف . وسيأتي شرح هذا المثل فيما بعد

وعلى ذلك قوله تعالى : ﴿ ولولا رجال مؤمنون ونساء مؤمنات لم تعلموهم أن تطؤوهم فتصيبكم منهم معرّة بغير علم ليدخل الله في رحمته من يشاء لو تزيلوا لعذبنا الذين كفروا ﴾(١) — وإما من جهة الكمية : وذلك إمّا من جهة البسط في الكلام . أو من جهة الحذف والإنجاز .

فما كان من جهة البسط ، فكقوله تعالى : ﴿ ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق ﴾ (٢) الآية

را) يقول الطبري ٢٨: ٢٨: «.. معنى الكلام: ولولا أن تطؤا رجالاً مؤمنين ونساءً مؤمنات لم وللدوهم، فتصييكم منهم معرق بغير علم، الأذن الله لكم أيها المؤمنون في دخول مكة ، ولكنه حال بينكم وبين ذلك (ليدخل الله في رحمته من يشاء) يقول: ليدخل الله في الإسلام من أهل مكة من يشاء، قبل أن الدخلوها. وحذف جواب «لولا » استفناء بلالة الكلام عليه، وقوله (لو تزيلوا): يقول: لو تميّز الذين في مشركي مكة من الرجال المؤمنين والنساء المؤمنات، الذين لم تعلموهم منهم، ففارقوهم وخرجوا من بين أظهرهم مغابنا الدين كفروا منهم عذابا أيماً) يقول: لقتلنا من يقي فيها بالسيف، أو لأهلكناهم ببعض ما يؤلهم مغابنا العاجل)، وواضح في أول الكلام تقديم «تطؤهم» في التقدير على حين هي مؤخرة في التلاوة». ويقول مكي بن أبي طالب في كتابه «مشكل إعراب القرآن » ٢٧٨/٢ — « ان تطؤهم»: أن : في موضع فع على البدل من «رجال »أو «نساء» أو في موضع نصب على البدل من الهاء والميم في تعلموهم » التقدير — على البدل من هأل دجال مؤمنون لم تعلموهم فنصيبكم «منهم معرة ». وعلم القول الولا :— ولولا وطؤكم رجالاً مؤمنين لم تعلموهم فنصيبكم «منهم معرة ».

وقد أشار الراغب إلى هذه الآية وإلى غيرها في المفردات حين قال : « وضربُّ لنظم الكلام نحو « أنول على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً قيماً » تقديره : « الكتاب قيّماً ولم يجعل له عوجاً ، وقوله : « ولولا رجال

مؤمنون » إلى قوله : « لو تزيّلوا » . ( ۲ ) البقرة : ۱۷۱ ومراده ببسط الكلام اجتماع الكاف مع « مثل » في قوله « كمثل » وقد وضح ذلك في كتابه المفردات حيث قال : « وضرب لبسط الكلام ، نحو « ليس كمثله شيء » لأنه لو قيل : ليس مثله

شيء كان أوضح للسامع. . وقد جاء في تفسير آية البقرة ثلاثة أقوال لخصها ابن الجوزي في تفسيره زاد المسير: ١٧٤/١: « احدها: وقد جاء في تفسير آية البقرة ثلاثة أقوال لخصها ابن الجوزي في تفسيره زاد المسير: ١٧٤/١: « احدها: أضاف المثل إلى الذين كفروا مم شبههم بالراعي ، ولم يقل: كالغنم ، والمعنى : ومثل الذين كفروا محمثل البهام التي لا تفقه ما يقول الراعي اكثر من الصوت ، فلو قال لها الراعي : ارعى ، أو اشربي . لم تدر ما يقول لها ، فكذلك الذين كفروا فيما يأتيهم من القرآن ، وإنذار الرسول ، فأضيف التشبيه إلى الراعي ، والمعنى في المرعى ، وهو ظاهر في كلام العرب ، يقولون : فلان يخافك كخوف الأسد ، والمعنى : كخوف الأسد [ لأن

ظاهره ينبيء عن شيء ، والقصود غيره . وذلك في القرآن كقصة موسى مع الخضر في كسر (١) السفينة ، وقتل النفس [ الزكية بغير نفس ٢ (١) وإقامة جدار من غير نفع ظاهر (٣) ، وكقصة الخصمين إذ دخلوا على داود ففزع منهم (١) . وكقوله : ﴿ وإذا وقع القول عليهم أخرجنا هم دابة من الأرض تكلمهم ﴾ (٥) .

واللفظ أيضاً ضربان : لفظ جلي : وهو أن يقع كيفيات اللفظ وكمياته على حسب ما يجب ، وكما يجب . نحو قوله تعالى (١): ﴿ الحمله الله رب العالمين ﴾ .

ولفظ عامض : وذلك من ثلاثة أوجه : \_ إما من جهة الكيفية : وذلك بتقديم ما يقدر تأخيره . أو تأخير ما يقدر تقديمه نحو قول . أما من جهة الكيفية : وذلك بتقديم ما يقدر تأخيره . أو تأخير ما يقدر تقديمه نحو قول

وما مثله في الناس إلا عملكا أبو أمه حي أبوه يقارب،(٧)

(١) يريد : خرق السفينة ، وذلك إشارة إلى قوله تعالى : « فلما ركبا في السفينة خوقها » الآية : ٧١ من ١١ك. :

الكهف . (٢) زيادة من «ع». والاشارة بذلك إلى قوله تعالى : « ... حتى إذا لقيا غلاماً فقتله ، قال : أقتلت

نفساً زكية بغير نفس الآية : ٤٧ من الكهف . (٣) إشارة إلى قوله تعالى : ﴿ فوجدا فيها جداراً يوبد أن ينقض فأقامه ﴾ الآية : ٧٧ من الكهف . (٤) إشارة إلى قوله تعالى : ﴿ وهل أتاك نبأ الخصم إذ تسوروا المحواب . إذ دخلوا على داود ففزع

. 17 - 71 : Co @ Pain

ره) التيل: ۸۲ .

(١) البيت للفرزدق كما في ديوانه : ١٠٨، وهو — عند الشنتمري — مما أنشده الأخفش كما يتجاء في حاشية كتاب سيبويه : ١٠٨، وقد قال الشنتمري في معناه : أراد وما مثله في الناس يقاربه إلا مملكاً أبو أم هذا المملك-أبو أم هذا الممدوح — وأراد بالمملك: الخليفة هشام بن عبد الملك، وخاله الذي هو ابن أخته . وهذا المعنى المخزومي . وتلخيص معنى البيت : ما مثل هذا الممدوح في الناس إلا الخليفة الذي هو ابن أخته . وهذا المعنى مع سخفه أمثل مما عبر به عنه من لفظه ، لأنه فرق بين النعت والمنعوت في قوله « حي . . يقاربه » بخبر المبتدأ وهو قوله « أبوه م . . يقاربه » بخبر المبتدأ وهو قوله « أبوه م . وفرق بين المبتدأ الذي هو « أبو أمه » وبين خبره بقوله « حي . . يقاربه » بخبر المبتدأ المعنى السخيف ، فأحال اللفظ حتى عمي

## فعيل في الآفات المائعة من فهم المناطب مراد المتعاطب

الآفات المانعة من ذلك ثلاثة :

الأولى : راجعة إلى الخطاب : إما من جهة اللفظ ، أو من جهة المعنى ، وقد تقدم ذلك . والثانية : راجعة إلى المخاطِب ، وذلك لضعف تصوّره(١) لما قصد الإنباء عنه ، أو قصور عبارته عمن تصوير ما قصد الإنباء عنه . وخطاب الله — عز وجل — منزه عنها .

والثالثة : راجعة إلى المخاطّب ، وذلك إما لبلادة فهمه عن تصور أمثال ذلك من المحاطبة . وإما لشغل خاطره بغيره ، وذلك وإن كان موجوداً في بعض المحاطبين بالقرآن ، فغير جائز أن يشمل كافة المحاطبين ، إذ من المستبعد أن يكون الناس قاطبة لا يفهمونه .

- وكقوله : ﴿ ضرب لكم مثلاً من أنفسكم هل لكم لما ملكت أيمانكم من شركاء فيما رزقاكم فأنتم فيه سواء تخافونهم كخيفتكم أنفسكم ﴾ ١٠

وما كان من جهة الإيجاز والحذف : فكقوله : ﴿ وَلَكُمْ فِي القَصَاصَ حَيَاةً ﴾ (١) .

\_ وأما من جهة الإضافة : وذلك بحسب اعتبار حال المخاطب . نحو قولك : « أفعل » في الطلب والشفاعة والأمر .

والثاني: ان معناها: ومثل الذين كفروا ، ومثلنا في وعظهم ، كمثل الناعق والمنعوق به ، فحذف

« ومثلنا » اختصارًا ، إذ كان في الكلام ما يدل عليه \_ وهذا قول ابن قتيبة والزجاج . والنالث : ومثل الذين كفروا في دعائهم آلهتهم التي يعبدون ، كمثل الذي ينعق \_ هذا قول ابن زيد \_

والذي ينعق هو الراعي ، يقال : نعق بالغنم ، ينعق نعقاً ونعيقاً ونعاقاً ونعقاناً . قال ابن الأنباري : والفاشي في كلام العرب أنه لا يقال : « نعق » إلا في الصبياح بالغنم وحدها فالغنم

تسمع الصوت ولا تعقل المعنى ».

(١) الآية : ٢٨ من سورة الروم ، وهي أيضاً كسابقتها في دلالتها على مراد المؤلف ببسط الكلام وقد قال فيها ابن الجوزي ٢/٩٨ من سورة الروم ، وهي أيضاً كسابقتها في دلالتها على مراد المؤلف ببسط الكلام وقد قال لا ثريك لا ثريك هو لك تملك وما ملك فنزلت هذه الآية — قال سعيد بن جبير ومقاتل — ومعنى الآية : بيّن لكم أيها المشركون شبها ، وذلك الشبه من أنفسكم ، ثم بيّنه فقال : هل لكم مما ملكت أيمانكم — أي من عبيدم من شركاء فيما رزفناكم — من المال والأهل والعبيد ، أي هل لكم ما ملكت أيمانكم سواء — أي انتم وشركاؤكم من عبيدكم سواء — تخافونهم كخيفتكم أنفسكم — أي كما تخافون أمثالكم من الأحرار وأقرباءكم كلاباء والأبناء ؟ قال ابن عباس : تخافونهم ان يرثوكم كا يرث بعضكم بعضاً ؟ وقال غيرو : تخافونهم أن يقاسموكم أموالكم كا يرث بعضكم بعضاً ؟ وقال غيرو : تخافونهم أن يقاسموكم أموالكم كا يرث بعضكم بعضاً ؟ وقال غيرو : تخافونهم أن يقاسموكم أموالكم كا يفعل الشركاء ؟ والمعنى :

هل يرضى أحدكم أن يكون عبده شريكه في ماله وأهله حتى يساويه في التصرف في ذلك ، فهو يخاف أن ينفرد في ماله بأمر يتصرف فيه كما يخاف غيرَه من الشركاء الأحرار ؟! فإذا لم ترضوا ذلك لأنفسكم ، فلِمَ عدلتم

بي من خلقي من هو مملوك لي . ( ٢ ) الآية : ١٧٨ من سورة البقرة . وقد بين الطبري ما تنطوي عليه من الحذف المقدر حين قال : قال أبو جعفر : يعني تعالى ذكره بقوله : ﴿ ولكم في القصاص حياة ياأولي الأثباب ﴾ : ولكم ياأولي العقول ، فيما فرضت عليكم وأوجبت لبعضكم على بعض ، من القصاص في النفوس والجراح والشجاح ، ما منع به بعضكم من قتل بعض ، وقدَع [ كفّ ] بعضكم عن بعض ، فحييتم بذلك ، فكان لكم في حكمي بينكم بذلك حياة . — الطبري : ٣٨١/٣ .

(١)في «ن» : ما .

74

العظيمة في نحو قوله تعالى : ﴿ بِلْ يِدَاهُ مُبْسُوطُتَانَ ﴾ ٢٨ وقوله ﴿ تَجْرِي بِأَحْيِنَا ﴾ ٢٨ وما يجري وذلك نحو الكلام في صفات الباري \_ عز وجل \_ فإن الناظر [ من اللفظ ] الله وقع عليه الشههة

\_ بنوا الألفاظ على ذلك ، وحملوها على مجاز اللغة ومشاع (١٠) الألفاظ فصينوا عما وقع فيه (١١) وأهل الحقائق لما تبينولاً) بالبراهين ان الله تعالى واحد منزه عن التكثر \_ فكيف عن الجوارح الفرقة الأولى ٥٠٠٠ .

 (٧) الآية: ١٤ من سورة المائدة . ويقصد بالشبهة العظيمة شبهة التشبيه ، غير أن الحفالي الذي اعتبو
 الراغب ناظراً من اللفظ إلى المعنى قد صرّح تصريحاً قاطماً بنفي ذلك كله حينا قال : « ولا نقول إنها جوارح ولا نشبهها بالأيدي والأسماع والأبصار التي هي جوارح وأدوات للفعل . . » وكما يوضح رأي الحفالي ما ذكره ابن تيمية في ﴿ الرسالة المدنية في تحقيق المجاز والحقيقة في صفات الله تعالى » صفحة : ٨ ـــ ١٣ فانظره

(٩) في «ع»: بينوا

( ١٢ ) يقصد بـ « الفرقة الأولى » : الناظرين من اللفظ إلى المعنى ، وهم الخطابي ومن قال بقوله في الإيمان بآيات الصفات . والذي لابد من بيانه هنا أن كلام الخطابي في غاية الوضوح ولا يتأتى منه أي إشكال لأنه يقوم على إثبات الصفة ونفي التشبيه والتكييف. أما اللجوء إلى المجاز في هذا فابن تيمية يرى أنه لا يصار إليه \_ وإن كان لا يسميه مجازاً \_ إلا بقرينة دالة عليه في سياق الكلام ، وهو ينكر فكرة تقسيم الكلام إلى حقيقة ( ١١ ) في « ت » : عليه .

سياق الكلام . وعلى هذا فلا حاجة لهذا التقسيم إلى حقيقة وبجاز ، ولا حاجة إلى اعتبار الحقيقة هي الأصل فإذا تعذرت حمل الكلام على المجاز ، فالقريئة في سياق الكلام هي التي تحدد المعنى المراد ، وفي كلا الحالين يكون المعنى حقيقة . وبالنسبة لآيات الصفات عنده فالقرائن تدل على أن المرادبها ما يهسمّى بالحقيقة – في بالمجاز إذا دلت عليه قرينة في سياق الكلام فهو حقيقة ، وما يسمى بالحقيقة لابد أيضا من قرينة تدل عليه في وبجاز ، كما ينكر أن الأصل في الكلام حمله على الحقيقة فإذا تعذر ذلك حمل على المجاز . وعنده أن ما يسمّى (١٠) في «٤» مساغ. ( ٨ ) القمر : ١٤ ولا معنى السمع والبصر: العلم. ولا نقول إنها جوارح، ولا نشبهها بالأيدي والأسماع والأبصار التي هي وبصر ، وما أشبهها ، فإنما هي صفات أثبتها الله لنفسه ، ولسنا نقول : إن معنى « اليد » : القوة ، والنعمة ، لا إثبات كيفية ، فكذلك إثبات صفاته إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكييف فإذا قلنا : يد وسمع الأمريين . ودين الله تعالى بين الغالي فيه والمقصر عنه . والأصل في هذا أن الكلام في الصفات فرع على الكلام في الذات ويحتذي في ذلك حذوه ومثاله ، فإذا كان معلوماً أن إثبات ذات الباري سبحانه إنما هو إثبات وجود السلف إثباتها وإجراؤها على طواهرها ، ونفي الكيفية والتشبيه عنها ، وقد نفاها قوم فأبطلوا ما أثبته الله ، وحققها قوم الخطابي في هذه الرسالة : « فأما ما سألت عنه من الصفات وما جاء منها في الكتاب والسنة ، فإن مذهب وَأَشَارِ ابن تيمية إلى مصدره في النقل وهو رسالة الخطابي المشهورة في ﴿ الغنية عن الكلام وأمله ﴾ وقد قال من المثبتين فخرجوا في ذلك إلى ضرب من التشبيه والتكييف ، وإنما القصد في سلوك الطريق المستقيمة بين وقد نقل رأيه في الإيمان بالصفات شيخ الإسلام ابن تيمية في « رسالة الفتوى الحموية الكبرى » صفحة ٦؟ ( o ) الخطافي : هو حمد بن إبراهيم بن خطاب المتوفي سنة ٣٨٨ هـ وصاحب كتاب « بيان اعجاز القرآن » جوارح وأدوات للفعل ، ونقول : إن القول إنما وجب بإثبات الصفات لأن التوقف ورد بها ووجب نفي التشبيه عنها ، لأن الله ليس كمثله شيء . وعلى هذا جرى قول السلف في أحاديث الصفات » .

## فصل في عامة ما يوقع الاحداد ويُكفِرُ اللَّبَه

وذلك ثلاثة [ أشياء ٢١٢ حقى العالم أن يعني بتهذيبها ، وسد الثُّلُم المنبقة عنها :

احدها: [وقوع الشبه من الألفاظ المشتركة. وقد تقدم ](٢). [والثاني: اختلاف التَّظَرَيْن ](٢) من جهة الناظريس. وذلك كنظر فوقتي أهل الجبر والقدر [حيث اعتبر أهل الجبر ](٤) السبب الأول فقالوا: الأفعال كلها من جهة الباري \_ سبحانه وتعالى إذ لولاه لم يوجد شيء منها . وقال أهل القدر : إن الممكنات من جهتنا حيث اعتبروا السبب الأخير ، وهو المباشر للفعل دون السبب الأول . والثالث : اختلاف نظر الناظرين من اللفظ إلى المعنى ، أو من المعنى إلى اللفظ . وذلك كنظر

الخطابي(٥) إلى اللَّفظ في إثبات ذوات الأشياء . ونظر الحكماء من ذوات الأشياء إلى الألفاظ .

اصطلاح القائلين بالحقيقة والمجاز

<sup>(</sup>١) زيادة من «ع».

<sup>(</sup> ٢ ) ساقط من « ع » .

<sup>(</sup> ٣ ) ساقط من « ع » .

<sup>(</sup> ١ ) ساقط من « ن »

لا يطلب من عبده ، ولا يتشفع إليه . فإذن هذه الثلاثة ساقطة من القرآن .

والخبر : ما ينطلق عليه الصدق والكذب . وخاصته انه يتعلق بالأزمان الثلاث .

والأمر والنهي : لا ينطلق عليهما ذلك . ولا يتعلقان(١) إلَّا بالمستقبل .

وفائدة الخبر ضربان :

أحدهما : إلقاء ما ليس عند المخاطب إليه ليتصوره نحو أمور الآخرة من الثواب والعقاب . والثاني : إلقاء ما قد تصوره ليتأكد عنده . وعلى ذلك جميع ما ورد في القرآن مما علم بالعقل مثل : ﴿ الله أحد الله الصمد لم يلد ولم يولد ﴾ .

وفائدة الأمر والنهي شيئان:

احدهما: حث المخاطب على اكتساب محمود واجتناب مذموم.

والثاني : حثه على الوجه الذي به يكتسب المحمود ويجتنب المذموم المقربين<sup>(ه)</sup> عند المخاطب . والغرض الأقصى من الحطاب الحبري : إيصال المخاطب إلى الفرق بين الحق والباطل ليعتقد الحق دون الباطل .

ومن الأمر والنهي : ان يفرق بين الجميل والقبيح ، ليتحرى الجميل ، ويجتنب القبيح .

## فصل في أقسام ما ينظوي عليه القرآن من أنواع الكلام

وقد تقرر أن أنواع الكلام المركب : الحبر ، والاستخبار . والأمر والنهي والطلب والشفاعة(`` . والوارد في كلام الله تعالى من ذلك : الحبر والأمر والنهي ، وذلك(`` أن علام الغيوب لا يحتاج إلى الاستخبار . وكل ما ورد من ألفاظ الاستخبار فعلى الحكاية ، أو على الإنكار والتوبيخ(`` . والمولى

(١) قال ابن فارس في « الصاحبي » ١٧٩ — « باب معاني الكلام . وهي عند أهل العلم عشرة : خبر واستخبار ، وأمر ونهي ، ودُعاء وطلب ، وعَرْض وتحضيض ، وتمنّ وتعجب » .

(٣) قال ابن فارس في « الصاحبي » ١٨١ : «وجملة باب الاستخبار : أن يكون ظاهره موافقاً لباطنه ، كسيرالك عما لا تعلمه ، فتقول : ما عندك ؟ ومن رأيت ؟ ويكون استخباراً في اللفظ ، والمعنى تعجب غو : « ما أصحاب الميسنة — الواقعة : ٨ » وقد يستم هذا تفخيماً ، ومنه قوله : « ماذا يستعجل منه الجرمون ؟ » يونس : ٥ تفخيم للمذاب الذي يستحجلونه . ويكون استخباراً ، والمعنى تقرير ، غو قوله — على الأدم المائدة : ١٦١ » تبكيت للنصارى فيما ادّعوه . ويكون استخباراً ، والمعنى تقرير ، غو قوله — جل ثناؤه : صنعيرة ولا كبيرة : ٣ » ويكون استخباراً والمعنى تسوية ، غو : « اأنت قلت للناس — المقرة ، « الست بربكم — الاعراف : ١٧٢ » ، ويكون استخباراً والمعنى تسوية ، غو : « سواء علهم النارتهم أم لم المستخباراً ، والمعنى عرض ، كقولك : الا تنول ؟ ويكون استخباراً ، والمعنى عرض ، كقولك : الا تنول ؟ ويكون استخباراً ، والمعنى عرض ، كقولك : الا تنول ؟ ويكون استخباراً ، والمعنى عض من عرض ، كقولك : الا تعلير نصرا الأعراف : ٨ » . ويكون النطق من ذلك ؟ . . ويكون استخباراً ، والمعنى عرض ، كقولك : الا تعلير نصرا ما الم يعلمه ، ويكون استخباراً ، والمعنى عرض ، كقولك : الا تعلير نصرا المعنى عرض ، كقولك : الا تعلير نصرا الأعراف : الا تعلير نصرا الله المرا قد خفى على موسى — عليه السلام — قاعلمه من حالها ما لم يعلمه ، ويكون استخباراً ، والمعنى عرض ، كفو قوله — جل ثناؤه : « وما تلك بيمينك — طه : استخباراً ، والمعنى تكنير ، نمو قوله — جل ثناؤه : « وما تلك بيمينك — طه : استخباراً ، والمعنى تكنير ، نمو قوله — جل ثناؤه كليه المتخباراً ، والمعنى تكنير ، نمو قوله — جل ثناؤه كليه المتخباراً ، والمعنى تكنير ، نمو قوله — جل ثناؤه كليه المتلام — وأعلمه من حالها ما لم يعلمه ، والمتخباراً ، والمعنى تكنير ، نمو قوله — جل ثناؤه كليه المتخباراً ، والمعنى عرض ، كفو قوله — جل ثناؤه كليه المتخباراً ، والمعنى تكنير ، نمو قوله — على شاطها ما لم يعلمه ، ويكون استخباراً ، والمتنى المتحباراً ، والمتنى المتحباراً ، والمتنى المتحباراً ، والمتحباراً ، والمتحباراً

استخباراً ، والمعنى تكثير ، نحو قوله — جل ثناؤه : « وكم من قرية أهلكناها ؟ — الأعراف : ٤ » . « وكايّن من قرية ؟ — الحج : ٨٤ » . ويكون استخبارا ، والمعنى نفي ، قال الله — جل ثناؤه : « فمن يهدي من أصلًا الله ؟ — الروم : ٩٩ » فظاهره استخبار ، والمعنى : لا هادي لمن أضلً الله ، والدليل على ذلك قوله — فلك قوله — إن العطف عليه : « وما هم من ناصرين » ... ومنه قوله — جل ثناؤه : « أفائت تنقذ من في النار ؟ الزمر : ١٩ » أي : لست منقذهم . وقد يكون اللفظ استخباراً ، والمعنى إخبار وتحقيق ، نحو قوله — جل ثناؤه — « هل أتى على الانسان حين من الدهر ؟ الانسان : ١ » قالوا : معناه : قد أتى ويكون بلفظ الاستخبار ، والمعنى تعبّب ، كقوله — جل ثناؤه — « حَمَّ يتساءلون ؟ النبا : ١ » و « لأي يوم أجلت — الاستخبار ، والمعنى تعبّب ، كقوله — جل ثناؤه — « حَمَّ يتساءلون ؟ النبا : ١ » و « لأي يوم أجلت —

( ٥ ) في « ت » : المقرران . وهو خطأ من الناسخ .

المرسلات: ١٢». الاستفهام أن يوضع في الشوط، وهو في الحقيقة للجزاء، وذلك كقول القائل: « إن ومن دقيق باب الاستفهام أن يوضع في الشوط، وهو في الحقيقة للجزاء، وذلك كقول القائل: « إن ٣٤ " تأويل الكلام: أفهم الحالدون إن مت ؟ ومثله: « أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم إن مات ؟ . ورئا حذفت العرب ألف الاستفهام ... وعلى هذا حَمَّل بعض المفسرين قوله – جل ثناؤه – في قصة إيراهيم عليه السلام: « هذا ربي – الانعام: ٧٧ » أي: أهذا ربي ؟ » . إيراهيم عليه السلام: « هذا ربي – الانعام: ١٤٠٥ أن الناسخ .

### فعسل في كفية بيان القرآن

للناس ﴾(۱) ، وقال : ﴿ يبين الله لكم أن تضلوا ﴾(۱) ، وقال : ﴿ بلسان عربي مبين ﴾(۱) ، وقال : ﴿ بلسان عربي مبين ﴾(۱) ، وقال : ﴿ ولقد أنولنا إليكم آيات مبينات ﴾(۱) ، وقد علم ما فيه من الإشكال والمتشابه ، وما يجري بجرى الرموز ، نحو قوله تعالى : ﴿ وما أنول على الملكين ببابل هاروت وماروت ﴾(۱) وقوله : ﴿ حتى إذا فتحت يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون ﴾(۱) وقد (امنه تعالى بالمشابه ، وبأنه لا يعلم تأويله إلا هو ؟ اعترض [ بعض ](١) الناس فقال : كيف وصف القرآن بالبيان . فقال تعالى : ﴿ هَلَمُا بِيَانَ

حتى يعوفه العامّة لأدّى إلى ان يكون [ البيان ](١١) في الكلام(١٢) السّوقي والعامي(١٣) ، أو الكتاب ، لا إلى كل من يسمعه (١٠) ممّن دبّ ودرج ، فقد علمنا أن ذلك ليس ببيان لمن ليس من أهل العربية . ثم أحوال أهل العربية مختلفة في معرفته . ولو كان البيان لا يكون بياناً فالجواب: أن البيان المشروط فيه ، إنما هو بالإصافة إلى أعيان [ أرباب ٢٠٠ أهل إلى ان لا يكون بياناً(١١) برجه ، إذ كل كلام بالإضافة إلى قوم بيان ، وبالإضافة إلى آخرين

(١) سقطت من « ت ».

٠ ١٢٨ : ال عمران : ١٣٨

( ٢ ) النساء : ١٧٦ ( ٣ )

. ١٩٥٠: الشعراء (٤) . ٣٤ : النور : ٣٤ .

(١) البقرة : ١٠٢)

( ٨ ) في « ت » : قد . ( ٧ ) الأنياء : ٩٦ .

( ٩ ) زيادة من « ت » .

(١٠) في «٤»: يستمعه

( ١١ ) ساقطة من « ن » .

( ١٢) في « ع » : العامي . . مال ) في « ع » : كلام .

(١٤) في« ت»: بيان .

0

وذلك نحو ما ينطوي عليه قوله : ﴿ وَمَنْ يَكُفُرُ بَاللَّهُ وَمَاكِنَكُمُهُ وَكُتُبُهُ وَرُسُلُهُ وَالْهُومُ الْآخُو ﴾ (٣) وكل(١) خير: فإما(١) أن يكون مُعْرِباً عما يلزم اعتقاده ، فيسمى « الخبر الاعتقادي » ،

وإما أن يكون منبئاً<sup>(٤)</sup> عما يقتضي الاعتبار به ، فيسمي « الخبر الاعتباري » كأخبار الأنبياء وأعهم والقرون الماضية ، والاخبار عن خلق السموات والارض

وكل أمر ونهي : فإما أن يكون أمراً بما يقتضي العقل حسنه ونهياً عما يقتضي العقل قبحه ، فيسمى « الأوامر والنواهي العقلية ».

أو أمراً () بما تقصر (٦) عقولنا عن معرفة حسنه ، ونهياً عما تقصر عقولنا عن معرفة قبحه ، فيستشي (٢) « الأوامر والنواهي الشرعية ».

والفرق بين العقلي منها والشرعي : ان العقلي لا يتغير على مرور الأيام ، ولا ينسخ في شيء من الأزمان . والشرعي : ما يتسلط عليه النسخ والتبديل ، بحسب ما يتعلق به من المنافع .

(١) في «٤» : إنا. (٣) النساء: ١٣٦ (٣)

( ٥ ) في « ت » : أمر وهو تصحيف . (١) في « ت » : مبنيا .

(١) في «ت»: يقصر.

. ٧ ) في « ت » : فتسمى .

<sup>· 10 \* 8 3 \* 18 · 1</sup> 

### فصل في الفرق بين التفسير والتأويل

الفسر والسفر يتقارب معناهما كتقارب لفظيهما :

لكن جعل الفسر الإظهار - المعنى المعقول . ومنه قيل لما ينبي ع(١) عنه البول تفسرة وتسمى بها

قارورة الماء ١٠٠٠

وجعل السفر لإبراز الأعيان للابصار فقيل: سفرت المرأة عن وجهها ، وأسفر الصبح

وسفرت البيت : إذا كنسته .

والتأويل : من آل يؤول : إذا رجع والتفسير أعم من التأويل .

وآكثر ما يستعمل التفسير في الألفاظ . والتأويل : في المعاني ، كتأويل الرؤيا

والتأويل: يستعمل أكثره في الكتب الأهية ، والتفسير يستعمل فيها وفي غيرها . والتفسير : أكثره يستعمل في مفردات الألفاظ والتأويل ( يستعمل ٢٦) اكثره في الجمل.

فالتفسير: إما أن يستعمل في غريب الألفاظ نحو ﴿ البَّحِيمَ ﴾(٤) و ﴿ السائبة ﴾(٥) و

( ٢ ) قال الراغب في مفرداته : ﴿ الفسر : إظهار المعنى المعقول . ومنه قبل لما ينجيء عنه البول : تفسرة ،

(١) في «٤» : عن.

ومُعْنَى بها قارورةَ الماء . والتفسير — في المبالغة — كالفَسْر . والتفسير قد يقال فيما يختص بمفردات الألفاظ

وغويبها وفيما يختص بالتأويل ، ولهذا يقال : تفسير الرؤيا وتأويلها . قال : « وأحَسَنَ تفسيراً » . وقال السيوطي في الإنقان : ٤/٨/٤ : « وقال الاصَّبهاني في تفسيرو : « اعلم ان التفسير في عرف العلماء كشف معاني

> ﴿ وإما تخافن من قوم خيانة فانبذ اليهم على سواء ﴾ (٢) من أشرف كلام ، ولاحظ في معرفته لمن [ لم ](٢) يتوفر نصيبه من البلاغة . وكذلك قول الشاعر (١) : فاقطَعْ لَبَانَة مَنْ تَمُوضَ وَصْلُهُ بمدرك أطراف الخطوب ولا آلي وقد علم ان قوله تعالى : ﴿ فإما تنقفنهم في الحرب فشرد بهم من خلفهم (١) ﴾ وقوله وقول الآخر (٥) : وما المرأ مادامت حشاشة نفسه

من أفصح كلام ولا يعرفه جميع الأفام . ثم إن القرآن وإن كان في الحقيقة هداية للبرية فإنهم لن يتساووا في معرفته ، وإنما يحيطون (٦) به

فالبلغاء تعرف من فصاحته ، والفقهاء من أحكامه ، والمتكلمون من براهينه العقلية وأهل الآثار من قصصه ما يجهله غير المختص بفنه ، وقد علم أن الانسان بقدر ما يكتسب من قوته في السلام : « نضر الله امرءاً سمع مقالتي فوعاها كما سمعها حتى يؤديها إلى من لم يسمعها فرب مُبَلِّغ العلم تتزايد معرفته بغوامض معانيه . وعلى ذلك أخبار النبي \_ عليه السلام \_ ولهذا(٧) قال عليه بحسب درجاتهم واختلاف أحواهم .

(١) الأنفال: ٧٥)

. ٥٨ : الانفال : ٥٨ )

(٤) البيت للبيد من معلقته وشطره الثاني: «ولَشُرُّ وَاصِيلِ خُطَّةٍ صَرَّامُها » الديوان: ١٦٧ ـــ دار ( ٣ ) زيادة من « ع » .

وقد يدرك المجد المؤثل أمثالي ( ٥ ) البيت لامريء القيس وقد جاء قبله : ولكنها آسعى لمجد مؤثل

مدالديوان : ١٤٥ \_ دار صادر .

(١) في «ع»: يخطئون. وهو تصحيف. ( ٧ ) في « ع » : ولذلك .

فحفظه حتى يبلغه ، فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه ، ورب حامل فقه ليس بفقيه » . وفي سنن ابن ماجه برقم «٣٠٥٦» ولفظه : « نضر ألله امرءاً سمع مقالتي فبلغها فرب حامل فقه غير فقيه ، ورب حامل ملع أحفظ له من سامع . وفي سنن أبي داود برقم ( ٣٦٦٠ ) ولفظه : « نضر الله امرءاً سمع منا حديثاً (٨) الحديث في مسند أحمد ـــ ٧/٧١\$ ولفظه : « نضر الله امرءاً سمع منا حديثاً فحفظه حتى يبلغه فرب فقه إلى من هو أفقه منه » . وانظره أيضاً في جامع الأصول : ١٨/٨ .

73

( ٥ ) وقال الراغب في مفرداته : « السائبة . التي تسيّب في المرعى فلا ترد عن حوض ولا علف ، وذلك إذا

(٤) قال الراغب: « وذلك ما كانوا يجعلونه بالناقة إذا ولدت عشرة أبطن، شقوا أذنها ، فيسيبوها فلا

تركب، ولا يحمل عليها ».

ولدت خمسة أبطن ».

( ٢ ) ساقط من « ن » .

القرآن وبيان المراد ، أعم من أن يكون بحسب اللفظ المشكل وغيره وبحسب المعنى الظاهر وغيره » .

تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين ﴾ (١) حمله بعض الناس على على بن الي الأول : أن يكون لفظ عام فيخصص في بعض ما يدخل تحته ، نحو قوله تعالى : ﴿ وَإِن طالب رضي الله عنه \_ فقط.

والناني : أن يلفق (١) بين اثنين ، نحو قول من زعم أن الحيوانات كلها مكلفة محتجاً بقوله تمالى : ﴿ وَمَا مِنْ دَايَةَ فِي الأَرْضِ وَلا تَمَالَى : ﴿ وَمَا مِنْ دَايَةَ فِي الأَرْضِ وَلا طَائر يَطِيرٍ بَخِياحِيهِ إِنّا أَمُ امْنَالِكُم ﴾ أنهم مكلفون كما طائر يطير بجناحيه إلا أمم امثالكم ﴾ أنهم مكلفون كما

الثالث(٥) : ما استعين فيه بخبر مزوّر أو كالمزوّر ، كقوله تعالى : ﴿ يُومُ يُكِشُفُ عَن

والرابع : ما يستعان به (٨) باستعارات واشتقاقات بعيدة ، كما قاله بعض الناس في البقر : انه ساق ﴾(٦) ، قال بعضهم : عني به الجارحة مستدلاً بحديث موضوع (٧) .

البحث والتنقير.

(إنسان) (١) يبقر عن أسرار العلوم. وفي الهدهد: إنه إنسان ( موصوف ) (١٠) بجودة

٠٤ ) التحريم : ٤ .

( ٢ ) في « ع » : تلفتى .

(٣) فاطر: ٢٤.

ر ع ) الانعام : ۸x .

(٥) في «٤»: والثالث

(٦) القلم: ٢٤.

( ٧ ) لعله يويد بالحديث الموضوع ما جاء في تفسير ابن كثير عن النبي عليلية قال « يوم يكشف عن ساق » يعني : عن نور عظيم يخرون له سجداً » وقد علق عليه ابن كثير بقوله : ورواه ابو يعلى عن القاسم بن يحيى عن الوليد بن مسلم به . وفيه رجل مبهم والله أعلم . وقد أورد ابن كثير في سياق تفسيره حديث أبي سعيد الخدري وهو غرج في الصحيحين وغيرهما فانظره هناك .

( ٨ ) في « ٤ » : فيه .

( ٩ ) سفطت من « ت » .

(١٠) سفطت من « ت » .

وزاما في كلام  $\Gamma$  مضمّن بقصة  $\Gamma^{(1)}$  لا يمكن تصوره  $\Gamma$  إلّا  $\Gamma^{(0)}$  بموفتها ، نحو قوله تعالى :  $\Phi$  إنما النسيء زيادة في الكفر  $\Gamma^{(1)}$  وقوله :  $\Phi$  ليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهروها  $\Phi^{(1)}$ «الوصيلة».(١) أو في [ وجيز يُبين ويُشرح ](١) كقوله : [ وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ](١) .

المطلق ، ونارة في جحود الباري خاصة . و « الإيمان » المستعمل في التصديق المطلق تارة ، وأما التأويل: فإنه يستعمل مرة عامًا ومرة خاصاً ، نحو « الكفر » المستعمل تارة في الجمعود وفي تصديق دين الحق تارة .

وإما في لفظ مشترك بين ممان مختلفة ، نحو لفظة « وجد » المستعملة (^ ) في الجدة ، والوجَّد

ود) (١٠) فالمستكره: ما يستهشم إذا سُيِرَ بالحجم ويستقبح بالتدليسات المزعوفة وذلك على أربعة والتأويل نوعان : مستكره ومنقاد :

(١) قال الراغب : « وقوله : ولا وصيلة : وهو أن أحدهم كان إذا ولدت له اته ذكراً وأنثى قالوا : وصلت

 (٢) في «ع»: تبيين وشرح وهي عبارة قاصرة وفي الإتقان: ٤/١٦٨ : « وجيز يبين بشرح » . أخاها فلا يذبحون أخاها من أجلها ».

( ٣ ) البقرة : ٨٨ ، ٨٨ . وقد تكررت في سور أخرى .

( ٤ ) في الاتقان : ٤/٨/١ : « متضمن لقصة » .

ر ٦ ) الآية : ٢٧/من سورة التوبة \_ وقد قال الراغب في مفرداته : « ومنها النسيء الذي كانت العرب ره ) سقطت من « ت » .

 ( ^ ) في « ع » : المستعمل وكذلك في الإنقان ، لكنها في الإنقان جاءت صفة لـ « لفظ » بالتذكير — حاجة رجع فدخل بيته من ظهره ، من أجل السقف لئلا يحول بينه وبين السماء فأعلموا أنه ليس من البو » . إذا أهلوا بالعمرة لم يَكُل بينهم وبين السماء شيء — يتحرجون من ذلك — فإذا خرج الرجل مهلا ثم بدت له . (٧) الآية (١٨٩) من سووة البقرة ، وقد قال مكي بن أبي طالب في قصتها : «كان ناس من الأنصار تفعله، وهو تأخير بعض الأشهر الحرم إلى شهر آخر ».

( ٩ ) في « ع » : بالتدليات . وهو تصحيف بدلاً من « لفظة » انظر الإنقان : ٤/٨٠ .

(١٠) في «ع»: المزخرفة المزوجة .

حث تعالى على ذلك في قوله : ﴿ كتابِ أَنزلناه إليك مبارك ليدّبروا آياته وليتذكر أولو الدُّا الله كمرا : ›

\_ وإن كان أمرًا شرعيًا فزع في كشفه إلى آية محكمة أو سنة مبينة .

\_ وإن كان من الأخبار الاعتقادية فزع فيه إلى الحجج العقلية .

\_ وإن كان من الأخبار الاعتبارية فزع فيه إلى الأخبار الصحيحة المشروحة في القصص .

فالأول : أكثر ما يروج (١) على المتفقهة (١) الذين لم يَقْمُوا ١) في معرفة الخاص والعام.

والثاني : على المتكلم الذي لم يقَّوَ في معوفة شرائط النظم .

والثالث: على صاحب الحديث الذي لم يتهذب في شرائط قبول الأخبار.

والرابع: على الأديب الذي لم يتهذب بشرائط الاستعارات والاشتقاقات.

والمنقاد من التأويل : مالا يعرض فيه البشاعة المتقدمة . وقد يقع الخلاف فيه بين الراسخين في العلم لإحدى جهات ثلاث :

اما لاشتراك في اللفظ : نحو قوله تعالى : ﴿ لا تدرِّكه الأبصار ﴾( ¹ ) هل هو من بصر

العين او من بصر القلب ؟ أو لأمر راجع إلى النظم . نحو قوله : ﴿ وأولئك هم الفاسقون . إلا الذين تابوا ﴾(٥) هل هذا الاستثناء مقصم، على العطيف ، أو مدورد الله وإلى المعطيف عليه معاً ؟

الاستثناء مقصور على المعطوف ، أو مردود إليه وإلى المعطوف عليه معاً ؟ — وإما لغموض المعنى ووجازة اللفظ ، نحو قوله تعالى : ﴿ وإن عزموا الطلاق فإن الله سمية علم ﴾(١) ، والدحوه التربيعية سا(١) تحقية أونالها أن بنظ .

سميع عليم ﴾(١) . والوجوه التي يعتبر بها(٧) تحقيق أمثالها أن ينظر : ٤ ـــ فإن كان ما ورد فيه ذلك أمراً أو نهياً(^) عقلياً فـزع في كشفه إلى الأدلة العقلية ، فقد

(1) 京《二》: (15)

( ٢ ) في « ت » : المتفقه .

(٣) في «ت»: يقولوا . وهو تصحيف ظاهر .

(٤) الأنعام: ١٠٢.

(٥) النور: ٤،٥.

(٦) البقرة : ٢٢٧، وقد جاء قبلها : « للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر فإن فاؤا فإن الله غفور رحيم » . وقد قال مكي بن ابي طالب في تفسيره : « فإن فاؤا » : أي : رجعوا إلى الوطء وكفروا عن أيمانهم ، فإن الله غفور لهم على بمينهم رحيم بهم أن يعاقبهم بعد كفارتهم ، قوله : « وإن عزموا الطلاق » : أي : إن لم يُكَفّروا ولا فاؤا إلى الوطء ، أي : رجعوا إليه وأرادوا الطلاق ، فإن الله سميع لقولهم ، عليم باعتقادهم

. . . . . . . . . . . . .

(٧) في «ع»: فيها <sub>.</sub>

( ٨ ) في « ت » : ونهيا .

٠ ٢٩ : ٥ ( ٩ )

.

0

وعلى ذلك قوهم [ في المرأة ](٢) : « الزوج » لما اعتبرت بازدواجها بالرجل ، و « الظعينة » لما اعتبر ظعنها معه ، و « القعيدة » لما اعتبرت بقعودها في البيت أو بكونها مطية له كالقعود من الجمال ، والقعدة من الأفراس ، ألا ترى أنها سميت « مطية » في قول الشاعر : بالثوب المرقوع ـــ لظهور تجومها ظهور الرقاع في المرقع ، و « الخضراء » لما اعتبروا(١) لونها . مطيات السرور فويسق عشر إلى عشريسن ثم قف المطايسا(٣)

و « حليلة » (٤) إذا اعتبر حلولها معه ، أو حلّ الإزار له .

وذلك يفعل لأحد أمرين:

أن نصفه بهذه الأوصاف لتكون لنا ذريعة إلى معرفته ، إذ لا سبيل لنا إليها إلَّا استدلالاً بأوصافه العالمين » (٩) ؟ « قال : رب السموات والأرض وما بينهما » . ولما (١٠٠ قال له : « فمن ربكما وأفعاله . ولذلك قال [ موسى ] (٨) \_ عليه السلام \_ لما سأله فرعون : « وما رب عز وجل — لما صعبت (١) لم يكن لنا سبيل [ اليها ٢] (١) إلا بصفاته ، وكأن الله تعالمي جعل لنا إما لأن الشيء [ في نفسه ](٥) لا يمكن إبرازه إلّا بالعبارات الدالة على أوصافه كمعوفة الله \_\_

إذا أولَدَتُهُنَّ من البلايا بنات الاربعين من الرذايا

## فصل في الوجوه التي سها يعبر عن المعنى ( وسها يبين )``

لما كان المعنى ( الواحد )( ٢ ) يقرب من الأفهام بعبارات مختلفة لأغراض متفاوتة ، وجب أن بين الوجوه التي منها تختلف (٣) العبارات عن المعنى الواحد.

فالمعنى الواحد قد يدلّ عليه بأشياء كثيرة : اما باسمه نحو « إنسان » أو بنسبه <sup>(؟)</sup> نحو « آدمي » و « ولد حواء » . أو بإحمدى <sup>(°)</sup> خصائصه اللازمة له : نحو « المنتصب القامة » أو « الماشي برجليه » أو «العريض الأظفار » وإما بفصله (٢) اللام ، كقوله: « الناطق » « المائت »(٧).

وكما يبين الشيء بأوصاف كثيرة ، كذلك قد يبين بأسماء كثيرة متضمنة الأوصاف مختلفة ، كقولهم (^) في الجرم العلوي : « السماء » لما اعتبر ارتفاعها بالاضافة إلى الأرض و « الجرباء » : فقدان نجومها (بالنهار)(۱۱) ، و « الرقعاء »(۱۲) لما اعتبروا ظهور شبه الرقاع(۱۳) تشبيها لما [ اعتبروا نجومها علام) وأنها كجرب في الجلد و « الخلقاء » و « الملساء » لما اعتبروا حالها عند

<sup>(</sup>١) في « ت » : اعتبر .

<sup>(</sup> ٢ ) ساقط من « ت » .

<sup>(</sup>٣) البيت ورد في أمالي الزجاجي منسوباً لمحمد بن عبدالله بن طاهر بلفظ :

إلى عشرين ثم قف المطايا. مطيّات السرور بنات عشر وقد جاء بعده : فإن جاوزتهن فسر قليلاً

إلى أن قال : مقاساة النساء مع الليالي

رع) في «ع»: حليه . وهو تصحيف . امالي الزجاجي : ١٦ بتحقيق عبدالسلام هارون

<sup>(</sup>ه) ساقط من « ن » )

<sup>·</sup> ب في « ن » : صعب . · « ت » مقطت من « ت » .

<sup>(</sup> ٨ ) ساقط من « ت » .

<sup>(</sup> ٩ ) الشعراء: ٢٢ ، ٢٢ .

<sup>(</sup>١٠) في « ت » : كاهوهو خطأ من الناسخ .

<sup>(</sup>١) في «٤»: ويبين بها.

<sup>· «</sup> ت » . سقط من « ت » .

<sup>(</sup> ٢ ) في « ت » : يختلف .

<sup>(</sup>٤) في «ع»: نسبه.

<sup>(</sup> ٥ ) في « ع » : باحد .

<sup>(</sup>١) في «ع»: بفضله وهو تصحيف

<sup>(</sup> ٧ ) في « ع » : المائية .

<sup>(</sup>٩) في «ت»: اعتبر بنجومها. ( ^ ) في « ت » : كقولك .

<sup>(</sup>١٠) في « ت » : اعتبر بحالها .

<sup>(</sup>١٢) في « ت » : الرقيع . ( ١١ ) ساقط من « ع » .

<sup>(</sup>١٣) زيادة من «ع». وقد جاء بعدها كلمة «في المرقع» والكلام من «تشبيهاً» إلى « ظهور الرقاع » ساقط من « ع » .

### فصل في الخفيقة والمجاز

أحدهما : في الموجود الذي وجوده بحسب مقتضى الحكمة ، نحو قولنا : الموت حق ، والبعثا الحقيقة مشتقة من الحق ، والحق يستعمل على وجهين :(١)

عليه ، نحو أن يقال : ان اعتقاد فلان في البعث حق . وقوله في الثواب والعقاب حق . ويضاد والثاني : للاعتقاد المطابق لوجود الشيء في نفسه ، أو في القول المطابق لمعنى الشيء الذي هو « الحق » : الباطل . وإذا فهم الحق فهم الباطل ، لأن العلم بالمتضادين واحد . إواًما الحقيقة : فإنها تستعمل في المعنى تارة ، وفي اللفظ تارة :

السلام لحارثة لما قال أصبحت مؤمناً حقاً : « قال : لكل حق حقيقة ، فما حقيقة إيمانك ؟ فأما استعمالها(٢) في المعنى (٦) : فعبارة عن ما ينبيء عن الحق ويدل عليه . ولذلك قال عليه

(١) قال الراغب في مفرداته : أصل الحق : المطابقة والموافقة ، كمطابقة رِجْلِ الباب في حقّه لدورانه على استقامة . والحق يقال على أوجه : الأول : يقال لموجد الشيء بسبب ما تقتضيه الحكمة ، ولهذا قيل في الله تعالى هو الحق ، قال الله تعالى : « تم رُدُّوا إلى الله مولاهم الحق » وقيل بُعَيْد ذلك : « فذلكم الله ربكم الحق ، فماذا بعد الحق إلا الضلال فأني تصرفون ».

والناني : يقال للموجَد بحسب مقتضى الحكمة ، ولهذا يقال : فعل الله تعالى كله حق ، وقال تعالى : « هو الذي جعل الشمس ضياءً والقمر نوراً » إلى قوله تعالى : « ما خلق الله ذلك إلَّا بالحق » وقال في القيامة : « ويستنبئونك أحق هو قل إي وربي إنه لحق » « ويكتمون الحق » وقوله عز وجل : « الحق مز ربك » « وإنه للحق من ربك » .

والرابع : للفعل والقول الواقع بحسب ما يجب وفي الوقت الذي يجب ، كقولنا : فعلك حق ، وقولك حق . والنالث : في الاعتقاد للشيء المطابق لما عليه ذلك الشيء في نفسه ، كقولنا : اعتقاد فلان في البعث والنواب والعقاب والجنة والنار حق . قال الله تعالى : « فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق » .

قال الله تعالى : «كذلك حقّت كلمة ربك » « حق القول منى لأملأن جهنم » .

. ١ ) في « ت » : استعماله .

(٣) في «٤»: المعنى تارة

ياموسي » (١) ؟ « قال : ﴿ ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى ﴾ (١) فلم يجبه عن الماهية ، لما كان الباري تعالى منزهاً عنها ، وأحاله (٢) على صفاته الكثيرة .

مع الساعة « نذيراً لكم بين يدي عذاب شديد » (٥) وعاقب لأنه عقب الأنبياء ، السماء وبحسب ذلك قال النبي \_ عليه السلام \_ : « سميت محمداً ، وأحمد ، وخاتماً ، وإما لأن الشيء له تركيبات وأحوال ، فيجعل له بحسب كل واحد منها إسم كما تقدم في أسماء وحاشرًا ، وعاقبًا ، وماحيًا » (١) ، لأنه محمود ، وحامد ، وخاتم الأنبياء ، وحاشر ، لأنه بعث وماحي (٦) ، لأنه محي به سيئات من اتبعه .

· 0. : 46 (Y)

. افي « ع» : إلى .

أسماء : أنا محمد ، وأنا أحمد ، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر ، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي ، وأنا العاقب » . وقد تكرر أيضاً في : ١٤٠/٧ برقم ١٩٨٦ . كا ورد أيضاً في تحفة الأحوذي : ١٢٩/٨ برقم ٢٩٩١ . وورد أيضاً في موطأ مالك : انظر شرح الزرقاني على الموطأ : ٢٣/٤ ورقعه ٥٥ ١ ، وكل هذه الروايات متفقة على الأسماء الخمسة التي ذكرها البخاري ، وليس فيها الزيادة التي ذكرها (٤) الحديث في فتح الباري: ٦/٤٥٥ برقم ٣٥٣٢ بلفظ .. « قال رسول الله 🗕 عَلَيْكُ : لي خمسة

( ٥ ) اقتباس من قوله تعالى : « إن هو إلا نذير لكم بين يدي عذاب شديد » الآية : ٦٦ من سورة الراغب وهي «خاتم».

(١) في «٤» ماح.

أو بنقصان (١) نحو: دَرَسَ المنا بَشْتالع فأبانِ (٢) ، أي : المنازل .

وريما يكون اللفظ الواحد من وجه حقيقة ، ومن وجه مجازا ، نحو قولهم : فلان عظيم الاقدام

نحو حذف المخبر [ عنه ] (٦) تارة ، والخبر تارة ، والمضاف تارة ، والمضاف إليه تارة ، والمفعول أما الحذف: فما كان المحذوف منه شيئاً مستغنى عنه لدلالة عليه ، فذلك (٥) من الإيجاز ، فمن حيث استعمل القدم حقيقة ، ومن حيث أتى بلفظ الجمع مجاز (٣) . وأما المجاز في الجمل : فمن حيث [هي ](٤) جملة لا يكون إلا بحذف أو زيادة :

تارة ، والفاعل تارة ، وأمثلتها مشهورة يستغنى عن ذكرها . وأما الزيادة : فلا شبهة أن كل زيادة تقتضي (٧) زيادة معنى ، أو بسط مختصر ، أو شرح «میکائیل» بعد (۱۱) ذکر «الملائکة». وذکر «النخل» و «الرمان» بعد ذکر مبهم ، فإنها (٨) مستحسنة (٩) متى حصل فيها (٩٠) شرائط البلاغة ، نحو ذكر « جبريل » و « الفاكهة » وكذلك (١٠) ما كان من نحو زيادة اللام في « شكرته وشكرت له » .

وأما المستنكر [ المستكره ] (١٣) عند أكثر المحصلين ــــ: فكل زيادة ادّعي فيها أن وجودها وعدمها سواء كما زعم بعضهم أن ذلك كـ « الكاف » في قسوله تعالى : ﴿ لِيس كَمِمْلُهُ

(١) في «ع»: نقصان.

« فتقادمت بالبحبس فالسوبان» . و « متالع» و « أبان » : جبلان ، وقال في اللسان : إنما أراد ( Y ) هذا شطر بيت منسوب للبيد كما في « تاج العروسي » و « لسان العرب المحيط » وشطره الثاني : « المنازل » فحذف ، وكذلك قول الأخطل : أمْسَت مَناها بأرض ما يبلغها بصاحب الهمُّ إلَّا الجَسَّرُةُ الأجُد أراد : أمست منازلها ، فحذف .. » وكلمة « درس » جاءت في « ع » : س . وهو تصحيف .

(٤) ساقطة من « ت » . · ) في « ت » : مجازا .

( ٥ ) في « ع » : فكذلك .

. ( ٧ ) في « ت » : يقتضي . (١) ساقطة من « ن » .

. ٨ ) في « ت » : فإنه .

( ٩ ) في « ت » : مستحسن ( ١٠ ) في « ت » : فيه .

( ١٢ ) في « ع » : ولذلك . . « ۶ » زیادة من « ع » . · 11 ) \$ 8 3 8 : 4.

> ويستعمل في العمل والاعتقاد والخبر ، فيقال : هذا فعل وخبر وقول لها (٧) حقيقة . ويستعمل أي : ما الذي ينبيء عن ذلك ؟ »(١)

وتوسع . ولا فرق [ بين ](٤) أن يكون مثل هذا الخبر بلفظ مجاز أو لفظ حقيقة في أنه يقال : في ضدها : المجاز ، والتسمح ، والتوسع ، فيقال : هذا فعل واعتقاد وخبر فيها (٣) تجوز وتسمح هو حقيقة إذا كان مطابقاً لما عليه الشيء في نفسه .

وإذا استعملت في اللفظ فالمراد به : اللفظ المستعمل فيما وضع له في أصل اللغة من غير نقل ولا والناني في الجمل: فالمجاز في المفردات: إما أن يكون بنقل، نحو فلان عظيم الحافر ويراد به زيادة ولا نقصان . والجاز على المكس من ذلك (٥) وكلاهما ضربان : أحدهما في مفردات الألفاظ

القدم . أو بزيادة نحو انظور في « انظر » وأرأيت لو كان على أبيك دين « فقضيتيه » (٦) أي :

حقا ، قال : إن لكل إيمان حقيقة . فما حقيقة إيـمانك ، قال : عزفت نفسي عن الدنيا فأظمأت نهاري وأسهرت ليلي وكأني بعرش ربي بارزاً ، وكأني بأهل الجنة في الجنة يتنعمون فيها ، وكأني بأهل النار يعذبون . فقال يتزاورون فيها ، وكأني أنظر الى أهل النار يتضاغون فيها . قال : ياحارثة : عرفت الأمر فالزم — رواه الطبراني في الكبير ، وفيه ابن لهيدة ، وفيه من يحتاج الى الكشف عنه . وعن أنس — رضي الله عنه — أن النبي عليه الكبير . لقي رجلاً يقال له حارثة في بعض سكك المدينة ، فقال : كيف أصبحت ياحارثه ؟ قال : أصبحت مؤمنا عزفت نفسي عن الدنيا فأسهرت ليلي وأظمأت نهاري وكأني أنظر عرش ربي بارزاً ، وكأني أنظر إلى أهل الجنة أصبحت ؟ قال : أصبحت مؤمنا حقا . قال : انظر ما تقول فإن لكل قول حقيقة ، فما حقيقة إيمانك ؟ قال النبي – عليالله – أصبت فالزم . مؤمن نور الله قلبه – رواه البزار – وفيه يوسف بن عطية لا يحتج به . (١) جاء في عجمع الزوائد ١/٧٥ : عن الحارث بن مالك الأنصاري أنه مرّ بالنبي عَلَيْكُم نقال له : كيف

ويستعمل في ضيَّده : المتجوز ، والمتوسَّع ، والمتفسح . وقيل : الدنيا باطل ، والآخرة حقيقة تنبيهاً على زوال هذه يحسي حقيقته ، أي : ما يَحِقُ عليه أن يحسي . وتارة تستعمل في الاعتقاد كما تقدم ، وتارة في العمل وفي القول ، فيقال : فلان لفعله حقيقة ، إذا لم يكن مرائباً فيه ، ولقوله حقيقة إذا لم يكن فيه مترخصاً ومستزيداً . لحارثة : « لكل حق حقيقة ، فيما حقيقة إيمانك ؟ » ، أي : ما الذي ينبي، عن كون ما تدعيه حقا ؟ وفلان ( ه ) قال الراغب في مفرداته : « والحقيقة تستعمل تارة في الشيء الذي له ثبات ووجود كقوله – عليلية – وبقاء تلك » وأما في تعارف الفقهاء والمتكلمين ، فهي : « اللفظ المستعمل فيما وضع له في أصل اللغة » . (١) في «ع»: له . (٣) في «ع»: فيه . (١) ساقط من «ت». (٦) في «ع»: فقضيته . وهو تصحيف .

لمن نحثه على عمل : أطِرِّي فإنك فاعله(١) ] [كما يقال ](١) لمن نعاتبه في تضييع أمر وقع منه : الصيف ضيعت اللبن(١) .

(١) مىاقط من «ع» وفي «ت»: فاعلة وقد جاء في كتاب « فرائد اللآل في مجمع الأمثال » للشيخ إبراهيم بن السيد علي الأحدب الطرابلسي ـــ ٢٦٤/١ ـــ ٣٦٥ ما يلي :

ياذي أطِــرِي ان تكــوني فاعلـــة إنك أنت يافتـــــاة ناعِلَــه في ياذي أطــري الأمر الشديد فإنك قوي الإطرار : أن تركب طرر الطريق وهي نواحيه . وقيل معناه : أولي . وقيل : اركب الأمر الشديد فإنك قوي عليه . وأصله أن رجلا قال لراعية كانت له ترعى في السّهولة وتدع الحزونة : أطري . أي : خذي طرر الوادي . وهي نواحيه . فإن عليك نعلين ، كأنه عني بهما غلظ جلد قدميها . وقيل « أطري » : خذي أطرار الإبل ، أي : نواحيها ، يريد : حوطيها من أقاصيها واحفظيها ـــ يضرب لمن يؤمر بارتكاب الأمر الشديد لاقتداره عليه ، ويخاطب به المفرد والمثنى والجمع ملكراً كان أو مؤنناً . ويروي : أظري فإنك ناعلة ـــ بالظاء المحمنة ـــ أي : اركبي الظرر ، وهو الحجر المحدد ـــ والجمع : ظرّان ، وظرّان ــ ويصعب المشي عليها » . المعجمة ـــ أي : اركبي الظرر ، وهو الحجر المحدد ـــ والجمع : ظرّان ، وظرّان ــ ويصعب المشي عليها » .

«ع» في مكانها ،فتصوفنا بها ووضعناها في المكان المناسب. (٣) وقد جاء في كتاب «الأمثال » الآنف الذكر — ٧/٤٥ : يَا هذه في الصيف ضيّئعت اللبن أى : رمت ما قد فات نيلاً من زمن .ويروى : الصيّف ضيّئعت اللبن — وهو بكسر الناء — حيث خوطبت به امرأة أولاً وهي دَنْتَنُوس بنت لقيط.بن زرارة كانت تحت عمرو بن عمرو بن عُدَس ، وكان شيخاً كبيراً ففركته ، فطلقها فتزوجها فنى جميل الوجه ، وأجدبت ، فبعثت إلى عمرو تطلب منه حلوبة . فقال المثال . فلما رجع

الرسول وأخبرها بذلك ضربت يدها على منكب زوجها وقالت : « هذا وَنَمذَقَه خير » — تعني أن هذا الزوج مع عدم اللبن خير من عمرو — فذهبت كالناهما مثلاً يضرب الأول لمن يطلب شيئاً قد فوته على نفسه . والثاني : يُضترب لمن قمع باليسير إذا لم يجد الحطير . وإنما خصّ الصيف ، لأن سؤالها الطلاق كان فيه ، أو أن الرجل إذا لم يطرق ما شيته في الصيف كان مضيعًا

لألبانها عند الحاجة . وقيل : طلق الأستود بن هرمز امرأته العنود الشنيئة رغبة عنها إلى امرأة من قومه ذات جمال ومال ثم جرى المراة المرات المرات تركز المرات العنود الشنيئة رغبة عنها إلى امرأة من قومه ذات جمال ومال ثم جرى

يينهما ما أدّى إلى المفارقة فَتَيِمَت نفسه العنودَ فراسلها فأجابته بقولها : آتركننت تطلب وصلنا في الصيف ضيَّعْتَ اللِيا أنشأت تطلب وصلنا في الصيف ضيَّعْتَ اللِيا وعلى هذه الرواية تكون الناء مفتوحة لأنه خطاب لملتكر .

(١) الآية :١١ من سورة الشورى . وقد قال فيها الراغب في مفرداته : « .. وأما الجمع بين « الكاف » و « المتال » ، فقد قبل : ذلك اتتأكيد النفي تنبيهاً على أنه لا يصح استعمال « المثل » ولا « الكاف » فنفى بـ « ليس » الأمرين جميعاً . وقيل : المثل — ههنا : هو بمضى الصفة ، ومعناه : ليس كصفته صفة ، تنبيهاً على أنه وإن وُصيف بكثير مما يُوصَف به البشر هالك الصفات له على حسب ما يُستَعمل في البشر » .

( ٢ ) البقرة : ١١٥ .

( ۲ ) ساقط من « ت » .

رع) الأعراف: ١٢.

( ه ) ساقط من « ت » .

. 17 . 6 . 7 .

( ) الانبياء : ٣٠ .
 ( ) في « ع » : بعضنا .
 ( ) قال ابن كثير في تفسيو لقوله تعالى : « فقال إني سقيم » : إنما قال إيراهيم عليه الصلاة والسلام لقومه ذلك ليقيم في البلد إذا ذهبوا إلى عيدهم لانه قد كان أزف خروجهم إلى عيد لهم فأحب ان يختلي بأهتهم ليكسرها ، فقال لهم كلاماً هو حق في نفس الأمر فهموا منه أنه سقيم على مقتضى ما يعتقدونه . . فأما حديث « لم يكذب إبراهيم عليه السلام غير ثلاث كذبات : ثنتين في ذات الله تعالى ، قوله : « إني سقيم » وقوله « لم يكذب إبراهيم عليه السلام غير ثلاث كذبات : ثنتين في ذات الله تعالى ، قوله : « إني سقيم » وقوله « بل فعله كبيرهم هذا » وقوله في سارة : « هي أختي » فهو حديث غرّج في الصحاح والسنن من طرق ،
 ولكن ليس هذا من باب الكذب الحقيقي الذي يذم فاعله ، حاشا وكلا وإنما اطلق الكذب على هذا تجوزاً ،

90

وإنما هو من المعاريض في الكلام لمقصد شرعي دينمي » .

### فصل في العموم والخصوص من جهة المعنى

عام مطلق : وهو الجنس ، نحو قولنا [ الحيوان ، أو الحبوب ، وخاص مطلق مثل ](١) : زيد ، وذلك ثلاثة أضرب:

عام من وجه خاص من وجه (٦٠) ، كالإنسان ، فإنه بالإضافة إلى الحيوان خاص وبالإضافة إلى وعمرو ، وهذا الرجل.

والعام : إذا حمل على الخاص صدق القول نحو [ قولنا ٢٦] : زيد : إنسان وحيوان ، والإنسان زيد وعمرو عام .

[ حيوان ](،) .

لفظاً أو تقديراً ، فيقال : هذا الإنسان زيد [ أو الإنسان زيد ](٥) ويجعل الألف واللام للعهد لا والخاص : إذا حمل على العام كذب ، نحو الحيوان : إنسان . والإنسان : زيد ، إلا إذا قُبِّد

وإذا(٧) ثبت ذلك فالمفسّر إذا فسّر العام بالخاص فقصده أن بيين تخصيصه [ بالذكر ع(٨) للجنس، أو يواد أن معنى الإنسانية كَمَلَّا(٦) موجود في زيد .

ويذكر مثاله ، [ لا أنه يريد ](١) أنه هو هو لا غير . وكثير ممن لم يتدرب بالقوانين البرهانية إذا رأى عاماً مستعملاً في خاصين قدّر أن ذلك جارٍ عجرى الأسماء المشتركة فيجعله من بابها . [ وعَلَى ذلك كثير ]﴿ ﴿ مُمِّن صَنَّهُوا فِي نظائر القرآنِ

(١) ساقط من « ن »

. × ) زیادة من « ت » . (١) في «٤» : يُو.

(٤) ساقط من «ع».

( ٥ ) زيادة من « ع » .

(١) في «٤» : كله.

( ٧ ) في « ع » : فإذا .

( ^ ) ساقط من « ع » .

(٩) في «٤»: لأنه لم يرد.

( ١٠ ) في « ع » : وعلى ذلك رأيت كثيراً

الكلام تؤدي معنى ذلك من غير نطق به ، نحو قولهم : « أحشفاً وسوء كيلة »(٤) فإن هذا ؤلب وخاطر والله تعالى منزه عن ذلك ، وليس يراد بالإضمار هذا المعنى ، وإنما يعني أن بنية وانكر بعضهم قول الفسرين: إن هذا كذا مضمر. وقال: الإضمار إنما يستعمل فيمن له الكلام يقتضي أتجمع عَلَيَّ [ وبه ](٥) مضمون الكلمة وذلك معلوم للسامع.

ينَهُ الكيلة : وفعلة من الكيل – وهي تدل علي الهيئة والحالة ، نحو الجلسة والركبة . (٤) وجاء أيضاً في كتاب الأمثال الآنف الذكر ١٧١/١

والحشف : أردًا التمر . أي : أتجمع حشفاً وسوء كيل – يُصْرُبُ لمن يجمع بين خصلتين مكروهتين .

قيل : المثل لعمرو بن معدي كرب .

(٥) زيادة من «٤».

1

### فصل في تبيين الوجوه التي يجعل لأجلها الاسم فاعلاً في اللفظ وهو فصل تكثر الشُّبُه لأجله ويتعلق به الفههان المسسوبان إلى الجبر والقدر

إلى فاعل يصدر عنه الفعل كالنجار ، وإلى عنصر يعمل فيه كالخشب . وإلى عمل كالنجر . كل فعل من أفعال غير الله تعالى نحو : النجارة(١) ، والكتابة ، يحتاج في حصوله إلى أشياء : وإلى مكان وزمان يعمل فيهما . وإلى الة يعمل بها كالمنجر والمنحت . وإلى مثال يعمل عليه ويحتذي نحوه . وإلى غرض يعمل لأجله ما يعمل . ثم الفاعل قد يختاج إلى من يسدّده ويرشده .

الذي وُكُلُ بكم ﴾(٢) فأسند الفعل في الأول إلى الآمر به . و [ في ](١) الثاني إلى المباشر له . الميسر له . وربما جمع بين السبب القريب والبعيد ، فيقال : أعطافي الله وزيد . قال الشاعر : وهو الجد . وقال تعالى : ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها ﴾ (٢) وقال : ﴿ قُلْ يَتُوفَاكُمُ مَلْكُ المُوتَ حبانسا به (٥) جدّنسا والإلسه وضرب لنسسسا جدم صائب فنسب إلى المسبب الأخير وهو الضرب، وإلى المتوسط قد ينسب إليه الفعل(٣) فيقال(٤) : أعطاني زيد ، إذا باشر العطاء . وأعطاني الله ، لما كان هو والغرض قد يكون على نحوين : قريب وبعيد . فالقريب : اتخاذ النجار الباب ليحصل به نفعاً . والبعيد : ليحصن [ به ٢٠٢ البيت . وكل ذلك

ولا تأثيماً \(1) والاثم: عام في المقال والفعال. وإنما خص في هذا الموضع ، لأن السماع ليس فقالوا : الإثم : ارتكاب الذنب . والإثم : الكذب ، احتجاجاً بقوله : « لا يسمعون فيها لفوا إلَّا فِي المقالِ.

وعلى ذلك قال اللحياني [ في ](٢) « الحيف » : القتال ، لقوله تعالى : ﴿ فَإِذَا فَهُمُبُ الحيوف سلقوكم ﴾ (٣) والقتل ، لقوله : ﴿ وَإِذَا جَاءِهُمْ أَمْرِ مِنْ الأَثْمَنِ أَوِ الحَيْوفُ أَذَاعُوا بِهُ ﴾ (٥) والعلم ، لقوله : ﴿ فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصِّ جَفَا أَوْ إِثْمَا ﴾ (٥) أي : علم (٢) . وذلك من ظهور سوء التصور بحيث لا يحتاج إلى تبيين(٢)

وأما الخاص: فتفسيره بالعام جائز إذا قصد تبيين جنسه، نحو: الحرباء دويبة. والحرباء

(١) الواقعة: ٥١)

٠ × ) زيدة من « ت » .

٠١٩: اللحزاب ١٩:

، ١٨٢ : البقرة : ١٨٢ . ۱ النساء: ۱۸ .

(٦) قال في اللسان :... والخوف: القتل . والخوف: القتال ، وبه فستر اللحياني قوله تعالى : ﴿ والنيلونكم بشيء من الخوف والجموع ﴾ وبذلك فسر قوله أيضا : ﴿ وإذا جاءهم أمر من الأمن أو الحوف أذاعوا به ﴾ والخوف : العلم ، وبه فِسر اللحياني قوله تعالى : ﴿ فمن خاف من موصر جنفا أو إثما ﴾ « وإن امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو إعراضاً ».

. ٧ ) في « ٤ » : تيين .

<sup>(</sup>١) في «ع» و « ت » : التجارة ولكن سياق الكلام بدل على أن المراد بها : « النجارة » .

<sup>(</sup> ۲ ) زیاده من « ت » .

<sup>(</sup> ٢ ) ساقطة من « ن » . ( ٤ ) في « ت » : فتقول .

<sup>(</sup> ٥ ) ساقطة من « ت » وقد أورد البيت في الذريعة إلى مكارم الشريعة وجاءه شطره الثاني : وضرب لنا أجزم

٠ ٦ ) الزمر : ٢٤ . مان

٠ ١١: السجدة ( ٧

٨ ) زيادة من « ع » .

فلما كانت أفعالنا على ذلك صح في الفعل الواحد أن ينسب(١) لأحد الأسباب مرّة ، وينفى عنه مرة ، بنظرين مختلفين . على ذلك قول الشاعر :

أعطيت من لم تعطه ولو انقضى حسن اللقا حرمت من لم تحرم فأئبت له الفعل [ مرة ](١) ونفاه عنه معاً بنظرين مختلفين .

(٢) ويقال : هذا الخشب قَطَعْتُه [أنت] لم يقطعه السكين ، بمعنى [ أنه جعل] تأثيو لك لا للسكين. ويقال: قطعه السكين لم تقطعه.

وبتصور هذا الفصل يزول الشبهة فيما يرى من الأفعال منسوباً إلى الله تعالى ، منفياً عن العبد ، وينسوباً إلى الله تعالى ، منفياً عن الله العبد ، وينسوباً إلى العبد تارة منفياً عن الله تعالى ، نحو قوله تعالى : ﴿ فَلَمُ تَقْتَلُوهُمُ وَلَكُنَ اللهُ قتلهم الله أن وقوله تعالى : ﴿ وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى ١٠٥٨ وقوله تعالى : ﴿ مَا أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيتة فمن نفسك ﴾ (٧).

لسبيله ، وانه لولا سوابق نعمه لما وجد ذلك ، بل ما وجد [ شيء من ٢٠٠١أفعالنا وذواتنا ، وأنه مباشره ، فيقال : فعل فلان كذا ، ولم يفعل كذا . والثاني : في الاعتبار بميسَّره والمقدّر له والموفق وبيان ذلك ان [ الأفعال التي نباشرها ]^/ يعتبر على وجهين : [ احدهما ](٩) بالإضافة إلى

وقال ألشاعر في صفة درع: وألبسنيه الهالكي(١).

وقال آخر: كساهم محرق. [ فسب في الثاني إلى مستعملها ٢٠٢). وقال في صنفة نبال: كستها ريشها مضرحية (٤). وقال في صنفة نبال: كستها ريشها مضرحية (٤).

إلى الآلة المنفصلة. وقيل: ضرب فيصل، وفاصل، وطمن جائف، فنسب إلى الحدث، وقيل : « يداك أوكتا وفوك نفخ »(٥) . فنسبه إلى الآلة المتصلة . ويقال سيفَ قاطع ، فنسب وقيل: سرّ كاتم وعيشة واضية فنسب إلى المفعول. وقال: « حرماً آمناً » فنسبه إلى المكان. وقيل : يوم صنائم ، وليل ساهر . قال : وما لَيْلَ الْمُطِيِّ بِنَائِم (٢) .

(١) في «ع»: إليهــــا وهــــو تصمحيف ــــ وقد قال الراغب في مفرداته: « والهالكمي كان حداداً من قبيلة هالك فستُمّي كل حداد هالكياً ».

(٢) لم أجد هذا البيت ولا الذي قبله

( ٣ ) ساقط من « ت » .

(٤) جاء في لسان العرب: المضرحي من الصقور: ما طال جناحاه وهو كريم .

بالجاني على نفسه الحين » : قال ابو عبيد : ويقال في مثله : « يداك أو كتاوفوك نفخ » وذكر أصله عن ( ٥ ) ذكره البكري في « فصل المقال في شرح كتاب الأمثال » صفحة : ٥٨ \$ /تحت عنوان « باب الشماتة غيرة . فجاء أخو المقتول فوجده قتيلاً ، فأخبر بما كان يصنع من ملاعبة الجواري فقال : يداك أوكمنا وفوك المفضل. وقال صاحب كتاب العين خلاف ما ذكر ، قال : كان من شأن هذا المثل أنَّ شاباً انهى إلى جَوَارٍ يستِّقين بالقِرَب، فكان يلاعبهن ويأخِذ بعض القِرَب فينفخ فيه ثم يوكه، ، فاطلع عليه أخ لجارية منهن فقتله ری نفسه ورجع ».

لقد لمينايا أم غيلان في السُّرى وهو في النسائم وغت وما ليل المطني بنسائم وهو في النقائض: ٢٥٤/٢، وأمالي ابن الشجري : ١/٣٦، ١٠ ٣ والإنصاف لابن الأنباري : ٣٤٣، وخزانة الأدب : ٢٣٣/١، وديوان جرير : (٦) البيت لجرير وهو في كتاب سيبويه : ٨٠/١، ونصه :

5

<sup>.</sup> ١ ) في « ن » : يثبت .

<sup>(</sup> ٣ ) ساقطة من « ت » . ( ۲ ) زیادة من « ت » .

<sup>(</sup> ٤ ) ساقطة من « ت » وفي « ع » : أنا . وهو تحريف . والصواب ما أثبناه .

<sup>.</sup> ١٧ : الأنفال : ١٧ .

<sup>·</sup> ٧٩ : النساء : ٧٩ )

<sup>(</sup> ٨ ) في « ع » : الفعل الذي نباشره .

<sup>(</sup>٩) ساقط من « ت ».

<sup>(</sup>١٠) في « ن » : في .

يمن عليكم أن هدام ١٨ (١) وقال تعالى : ﴿ ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور ١١٠ (١)

فلما علم تعالى أن قد صار لهم قوّة يكنهم أن ينظروا من آلائه(٢) إلى أفعالهم ، قال تعالى : ﴿ فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم ﴾ (٤) [ وقال ](٥) : ﴿ وما رميت إذ رميت ولكن الله وهي ﴾ (١) فأضاف أفعالهم إلى نفسه عند تناهي معارفهم بخلاف ما فعل في الأول .

على مثال ولا في زمان ولا في مكان ، ولا بآلة ولا بمرشد ومعين . فهو الفاعل الحقيقي وما سواه فاعل على ضرب من التوسع . وبهذا النظر ورد الشرع وأجمع الصدر الأول من المؤمنين [ على ](٩) ان الأفعال كلها بمشيئة الله وإرادته ، ومن جهته . وأطلقوا على « الله » لفظ فإذا تقررت(٣) هذه الجملة علم انه لا فاعل في الحقيقة منفرداً غير الله تعالى ، إذ كل فاعل يحتاج إلى معاون على ما تقدم البيان فيها ، والله تعالى : كُلُّ أفعاله (^) إبداع لا في مادة ولا من شيء ولا فيمعنى « السُشاء » (١٠) وذلك في اللغة مستمر ، لأن المصدر يطلق على الفاعل والمفعول جميعا . الأصل مصدر « شاء » فإذا استعمل فيه تعالى فبمعنى « الشائي » وإذا استعمل في غيره « الشيء » كما يطلق على غيره بنظرين مختلفين : فإن بعض الناس قد ذكر أن « الشيء » في قال : وتصور هذه الحقيقة من لفظة ﴿ الشيء » مما ينبهنا أن هذه اللغة من جهة الله تعالى .

تعالى السبب الأول الذي يصح ارتفاع ما سواه ، ولا يصح ارتفاعه ـــ تعالى علوًا كبيرًا(١).

فإذاً : النظر إلى أفعالنا وإلى من يسرها لنا نظر ان :

نظر من أفعالنا إلى فعل الباري ، فيتوصل بها إلى معرفته .

وهذا الثاني لا سبيل إلى تصوره لمن لم يتقوًّ(٢) في الأول ، ولم يجعله ذريعة للوصول(٢) إلى هذا . \_ ونظر من إنعامه علينا بقوانا وتسهيل سبيلنا إلى إيجاد أفعالنا .

وبهذا السبيل دعا الناس إلى الإيمان فقال: « آمنوا بالله »(٤) « وأما من آمن وعمل

صالحاً » (٥) « وأن ليس للانسان إلّا ما سعى » (١). فلما نبههم (٧) عرّفهم أن ذلك كله بتوفيقه ، فقال : ﴿ قُلْ لَا تَعْنُوا عَلَيّ إسلامكم بل الله

« وفلان هداه الله وهداه الرسول وهداه القرآن وهداه فهمه ، فنسب إلى كل ذلك . وقال : « وأضله الله » لما ﴿ ١ ) ذكر المؤلف في كتابه ﴿ النويعة إلى مكارم الشريعة ﴾ ص : ٢٢٤ وما قبلها ما جاء في هذا الفصل وزاد كان تعالى هو السبب الاول في وجوده ووجود الآلة ، وإن لم يكن تعالى هو الداعي إلي الضلال . وأضلته نفسه عليه بعض الأمثلة بعد قوله : « ويقال : قطعه السكين لم تقطعه » فقال :

الزمان والمكان والمادة ومثال يحتديه ، ومن عداه من الفاعلين لا بد له من كل ذلك أو بعضه ، ولهذا لا يصبح أن المخلصين : لا شيء من الأفعال فاعله واحد في الحقيقة إلا الله عز وجل فإن فعله — عز وجل — يستغني عن المعنى ، بل ينظر في مثل هذا من المعنى إلى اللفظ . واعلم أنه من أجل هذا الذي قدمناه قال قوم من لما تركت الاحتراز . وهذا فصل من تأمله لم يعتمد في تثبيت المعاني على مثلها من الألفاظ فينظر من اللفظ إلى ينسب الإبداع إلى غيره تعالى لا حقيقة ولا مجازا . و يصبح أن ينسب فعل الله تعالى إلى كا ما تقدم ذكره » .

- · افي « ۶ » : يوفق .
- (- ٢) في « ٤ » : إلى الوصول.
- · ٤ ) الحديد : ٧ .
- ( ٥ ) الكهف : ٨٨ وتمامها « فله جزاءً الحسني »
- . ٢٩ : النجم ( ٦ )
- ( ٧ ) في « ٤ » : نباهم .

. « المشي » : « المشي » .

( به ) ساقطة من « ت » . . ٨ ) في « ت » : فافعاله . ( ٧ ) في « ت » : تفردت . وهو تصحيف

( ٤ ) و ( ه ) الأنفال : ١٧

(٦) زيادة من « ت » .

· ١٠ في « ت » : الآية .

٠١٧: الحجران ١٧: ( ۲ ) النور : ۲۰ .

المجرمون النار ﴿ ١٦٪ وتوله تعالى : ١٦٪ ﴿ دعوا هنالك ثبورًا ﴾ ١٤٪ وتوله ١٩٪ ﴿ سعموا لها تغيّظاً وزفيراً ﴾ ١٨٪ . وتوله تعالى : ﴿ في منا الله عنائهم أجمعين عما كانوا يعملون ﴾ ١٨٪ مع قوله تعالى : ﴿ في وعله تعالى : ﴿ وإن منكم إلّا واردها ﴾ ١٨٪ مع قوله واردها ﴾ ١٨٪ مع قوله تعالى : ﴿ وإن منكم إلّا مبعدون ﴾ ١٨٪ مع قوله تعالى : ﴿ إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون ﴾ ١٨٪ مع قوله تعالى : ﴿ إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها

وقبل الجواب عن ذلك يجب ان نقدم(١١) مقدمة تزول الشبهة بها عن ذلك وعن أمثاله(٢٣)، ويكتفي بتصورها عن آحاد هذه [ الأسئلة ع٢٣] ونظائرها ، وهو أن الحبين اللذين أحدهما نفي والآخر إثبات إنما يتناقضان إذا استويا في الخبر والمخبر عنه ، وفي التعلق بهما ، وفي الزمان

والمكان ، وفي الحقيقة والمجاز . (٢٤) فأما إذا اختلفا في واحد من ذلك فليسا بمتناقضين نحو أن يقال : زيد مالك . زيد ليس بمالك . وتريد بأحد الزيدين غير الآخر ، أو تريد بأحد المالكين المبني [ من ] الملك ، وبالآخر

( ١٦ ) الفرقان : ١٢ .

## فصل في بيان الألفاظ التي تجيء متنافية [ في الظاهر ] ﴿

كثيراً ما يجيء ألفاظ<sup>(٢)</sup> في الظاهر كالمتنافي عند من لم يتدرب بالبراهين العقلية والعلوم الحقيقية ، وربما يغالط الملحد [ بألفاظ القرآن ]<sup>(٢)</sup> العَجْزَةَ فيشككهم مثل أن يقول : قد ثبت إ في بداهة ]<sup>(٤)</sup> العقول أن النفي والاثبات في الخبر الواحد إذا اجتمعا لابد من صدق أحدهما وكذب الآخر ، نمو أن يقال : زيد خارج ، زيد ليس بخارج .

فوقد رأينا في القرآن أخباراً متنافية ، فلابد من أن يكون أحدهما صدقاً ، والآخر كذباً ، وذلك مثل قوله تعالى : ﴿ وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون ﴾(٥) مع قوله : ﴿ فلا أنساب بينهم مشركين ﴾(١) مع قوله تعالى : ﴿ ولا يكتمون الله حديثاً ﴾(١) ، وقوله تعالى : ﴿ هذا يوم لا ينطقون ﴾(١) مع قوله تعالى : ﴿ هذا يوم لا ينطقون ﴾(١) مع قوله تعالى : ﴿ ورأى ينطقون ﴾(١) مع قوله تعالى : ﴿ ورأى ونحشوهم على بعض يتساءلون ﴾(١) وقوله تعالى : ﴿ ورأى

<sup>(</sup>۱۲) الكهف: ۵۳

<sup>(</sup>۱۳) ساقط من « ت » .

<sup>(</sup> ١٤ ) الفرقان : ١٣ . ( ١٥ ) في « ع » : مع قوله .

<sup>(</sup>۱۷) الحجر: ۱۲ – ۹۳

<sup>(</sup> ۱۸ ) الرحمن : ۲۹

<sup>(</sup>۱۹) مریم: ۷۱. (۲۰) الأنبياء: ۱۰۱.

<sup>(</sup> ۲۱ ) في « ت » : يقدم .

ر ٢٢) في « ع » : وامثلفا . ر ٢٢) في (« ت » : الأسؤله . وهو خطأ ناسخ .

<sup>(</sup> ١٤ ) في « ع» : أما .

<sup>(</sup> ٥ م ) زيادة من « ع » .

<sup>(</sup>١) ساقط من «ت».

<sup>(</sup>١) في «٤»: الألفاظ.

 <sup>(</sup>٣) في «ع»: بألفاظ من القرآن في نحو ذلك.

<sup>.</sup> ٤ ) في « ع » : من بداية .

ره ) الصافات : ۲۷ ، والطور : ۲٥ .

ر ٦ ) المؤمنون : ٢٠١ . و ٧ ) الأنعام : ٣٣ .

<sup>(</sup> ٨ ) النساء : ٢٤ .

<sup>(</sup>١٠) المرسلات : ٢٥. الطور : ٢٥.

٠ ١١ ) الاسراء : ١٧ )

وجلت قلوبهم ﴾ (١) الآية \_ صح أن يقال : « لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ولا يسرق السارق حين يرني وهو مؤمن ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن » إلى السماء : « إنها مؤمنة »(٢) وكان غايته ما قال تعالى : ﴿ إِمَّا المؤمنون الله بين إذا ذكر الله وعلى ذلك الحكم في كل ماله مبدأ وغاية ، مثل « الإيمان ، والشرك ، والتوكل » وذاك أن « الإيمان » لما كان ](١) مبدؤه : إظهار الشهادتين \_ كما قال عليه السلام في الجارية التي أشارت

وعلى ذلك كل ما هو مركب من شيئين ، أو كان له مبدأ وغاية كا تقدم صَدَق فيه أربعة أخبار بأربع نظرات ، نحو أن يقال : السكنجبين حلو ، السكنجبين حامض [ السكنجبين حلو حامض (٥) السكنجيين لا حلو ولا حامض.

ومتى (٦) تصورت هذه القدمة سهل الجواب عن هذه الآيات ، إذ كل ذلك راجع إلى أحد

الأسباب المذكورة (٧) من المحالفات. ۱۱) زیادة من «ع».

ر ٧ ) الحديث أخرجه ابو داود في « الايمان والنذور » باب « الرقبة المؤمنة » ورقعه ٤ ٣٢٨ ونصه : « عن أبي هويرة رضي الله عنه قال : إن رجلاً أتى النبي عليته وسلم بجارية سوداء ، فقال : يارسول الله : إن علميّ رقبة صليلية \_ وإلى السماء تعني : أنت رسول الله . قال : اعتقها فإنها مؤمنة » وانظره في جامع الأصول : مؤمنة ، فقال لها رسول الله ، أين الله ؟ فأشارت إلى السماء بإصبحها . فقال لها : فمن أنا ؟ فأشارت إلى النبي

وللحديث روايات عند البخاري : ٥/٦٨ في المظالم وعند مسلم رقم ٥٧ في الإيمان وعند أبي داود رقم ١٨٩ ٤ حين يسرق وهو مؤمن. ولا ينتهب نُهْبَةُ ، يرفع الناسُ إليه أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن » . قال : « لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق . ر ٤ ) الحديث أخرجه ابن ماجه في كتاب الفتن نحت رقم ٣٩٣٦ ... عن أبي هريرة أن رسول الله عليهم وعند الترمذي رقم ٢٦٢٧ في الإيمان وعند النسائي : ١٤/٨ في السارق ١٠٠١ الانفال ٢٠

ه ) ساقط من « ن » .

ر ٧) في « ع » : المذكورات. . ا ) في « ٤ » : متى .

> المبني من الملك الذي هو [ الشَّد ](١) أو تريد بأحدهما : المالك في الحال وبالآخر(٢) أنه ممن يصبح ملكه كالعبد. أو تعني بأحدهما بأصبهان والآخر ببغداد، أو تعني بأحدهما في زمان [ وبالآخر في زمان ٢٦] آخر غير الزمان الأول . فكل هذا لا تناقض [ فيه ٢٤) ، فإن المراد بأحد الحنين غير المراد بالاخر (٥).

وعلى ذلك كل ما يوصف بوصفين متضادين على نظرين (١) مختلفين ، نحو من يقول في « الرحى » و « البكرة الدائرة على مركزها » : إنها سائرة أو منتقلة لاعتبار بعض أجزائها ببعض. ويقول آخر: إنها غير سائرة أو غير منتقلة اعتبارً (٧) لجملة (٨) أجزائها وأنها لا تنبدل (٩) عن المركز . فإن ذلك لاتضاد بينهما .

وكذلك إذا قيل : فلان ليّن العود - ويراد به في السخاء - وقول آخر(١٠). ليس بليّن العود -ويراد به في الشجاعة...

صالح \_ اعتبارًا بحالٍ ما أو بذات ما ، ويقول الآخر : إن المال ليس بصالح \_ اعتبارًا بحال أخرى وعلى ذلك ما يختلف به الحال في الإضافة إلى حالين أو إلى نفسين ، نحو أن يقال : المال أو بذات أخوى .

5

لم ١ ) في « ت » السد ، وهو خطأ ناسخ ، وقد قال الراغب في مفرداته : « ... وملك العجين شددت عجنه، وحائط ليس له ملاك، أي : تماسك » . ١ ) في « ت » : والاخر .

<sup>(</sup> ٢ ) ساقط من « ت » .

<sup>.</sup> افي « ت » : بينهما .

<sup>( ° )</sup> من الكتب النافعة في هذا والتي فيها توجيه لأكثر الآيات التي استشهد بها المؤلف كتاب « دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب » للمرحوم الشيخ عمد الأمين الشنقيطي.

ر ٦ ) في « ع » : نظيين .

<sup>·</sup> ٧ ) في « ع » : اعتبار .

ر ٨ ) في « ٤ » : بجملة . • ره) في «ع»: تبدل.

<sup>(</sup>١٠) في «٤»: قول مع قول آخو

فنفي بذلك جميع الآفات العارضة لمطاعم الدنيا . وقال في صفة خمرهم : ﴿ لا فيها غول ولا وفوت محبوب . وقد نفاهما بذلك . وقال في فاكهة أهل الجنة : ﴿ لا مقطوعة ولا ممنوعة ﴾(١) خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾(٤) فنفي بذلك كل تنغيص(٥) إذا كان جميعه في حصول مكروه الكلم »("). فمن مثال الإيجاز قوله تعالى في وصف ارتفاع الأسباب المكروهة عن أوليائه : ﴿ لا ولما فيه من اللفظ [ اليسير ](٢) المنطوي على المعنى الكثير قال \_ عليه السلام-: « أوتيت جوامع والآخر: ما(١) يوجد في القرآن خاصة من الإيجازات والحذف مما ليس في غيره من الكلام

وأخبر بكل من أمر فرعون وآله بألفاظ يسيرة ، وذلك في قوله : ﴿ كُمْ تُوكُوا مِنْ جَنَاتُ هم عنها ينزفون ﴿ ﴿ مَ مَنْ مَنْ مَا لَكُ كُلُّ مُكْرُوهُ يَمُوضُ فَهَا .

وعيون . وزروع ومقام كريم ونعمة كانوا فيها فاكهين ﴿ ﴿ ﴿ فَلَكُرُ فَيْهُ مَا قَيْلُ إِنَّهُ يَنْطُويُ عَلَيْهُ ﴿ ﴾

ومن عجيب ما فيه أن كل ما علم [ بالسامع استفناء عنه من الألفاظ ٢٠٠٠ ترك ذكره وتخطى إلى ما بعده نحو قبطى إلى ما بعده نحو قوله تعالى : ﴿ أَن اضرب بعصاك البحر فانفلق ﴾(١١) فنرك ما كان من موسى ، ثم

ترك ما كان منه ومن أصحابه في دخولهم البحر ، وتخطى(١٢) إلى ذكر ما صنع ٢٣٠ .

#### (١) في «٤»: ال

٥/٥ وكذلك رواه البخاري: ٦/،٩ في الجهاد، وفي التعبير، والترمذي في السير برقم ١٥٥٣، والنسائي في ر ۳ ) هذه رواية مسلم: شرح النووي: ٥/٦ كما ذكر روايات أخرى بلفظ « أعطيت » و « بعثت » :

(٤) يونس: ١٢. الجهاد: ١/٦ و ٤

( ٥ ) في « ٤ » : تنقيص ·

( ٧ ) الصافات : ٧٧ . ر ٦ ) الواقعة : ٣٣ .

( ٨ ) الدخان : ٢٥ – ٢٧ )

( ٩ ) في « ع » : عليه من .

ر ١٠) في « ع » : السامع واستغنى عنه من ألفاظ .

( ١١ ) الشعراء : ٦٣ . ( ١٢ ) في « ت » : يخطي

¥

# فصل في بيان انطواء كلام الله تعالى على الجكم كُلُّها عَلَمْيًا وعَمَلِيًا

شيء ﴾(٢) وقوله : ﴿ مَا فَوَطْنَا فِي الكِنَابِ مَنْ شِيء ﴾(٢) وقوله تعالى : ﴿ وَنَوْلُنَا عَلَيْكَ الكِنَابِ تَبَيَانًا لَكُلَّ شِيء ﴾(١) لكن ليس يظهر ذلك إلاّ للراسخين في العلم . مبين ﴾(١) وقوله : ﴿ ما كان حديثاً يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل كتاب الله تعالى منطو على كل ذلك بدلالة قوله تعالى : ﴿ وَكُلُّ شِيء أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامُ

عيراً كثيراً ١٤٥٨ : إنه عني به تفسير القرآن . ثم منازل العلماء تنفاوت في تفهمه ، ولذلك قال ولكونه منطوباً على الحكم كلها قيل في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَمِنْ يَؤْتِ الْحَكُمَةُ فَقَدْ أُوتِي تعالى : ﴿ ولو ردُّوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾ ``

وأعظم ما يقصر تفهم الأكثرين عن إدراك حقائقه شيئان : أحدهما : راجع إلى اللفظ . والآخر : راجع إلى المعنى .

أحدهما : ما اختص به اللغة العربية من الإيجاز والحذف ، والاستعارات والإشارات اللطيفة ، فالراجع إلى اللفظ شيئان:

واللمحات الغامضة مما ليس في سوى هذه اللغة .

(١) الآية : ١٢ من سورة يس والظاهر أن الامام المبين لا يراد به ـــ هنا ـــ : القرآن ، كما يفهم من كلام الراغب وسياق الآية في سورة يس : ﴿ إِنَا نَحْنَ نَحِيمِي الْمُونَى وَنَكْتَبَ مَا قَدَمُوا وآثارهُم وكمل شيء أحصيناه في مفرداته حيث قال : وقوله تعالى : ﴿ وكل شيء أحصيناه في إمام مبين ﴾ : فقد قبل : إشارة إلى اللوح إمام مبين ﴾ فالإمام المبين : إما هو صحائف الأعمال ، وإما اللوح المحفوظ ، كما ذهب إليه الراغب نفسه في

· 111 : Lemin ( 7 )

· TA: pleist ( T)

(٤) النحل: ٨٩. . ٢٦٩ : البقرة : ٢٦٩

(٦) النساء: ٦٨

## فصل في انطواء القرآن على البراهين والأدلة

إلا وكتاب الله تعالى قد نطق به ، لكن أورده تعالى على عادة العرب ـــ دون دقائق طرق الحكماء ما من برهان ودلالة(١) وتقسيم وتحديد [ ينبيء عن ](١) كليات المعلومات العقلية والسمعية ،

أحدهما : بسبب ما قال (٢٠ : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مَنْ رَسُولَ إِنَّا بِلْسَانَ قَوْمِهُ لِيَبِينَ هُمْ ﴾ (١) \_\_

ما يوفي على ما أدركه فهم الحكماء . وعلى هذا النحو [ قال عليه الصلاة والسلام ]): « إن لكل آية ظهراً وبطناً . ولكل حرف حدّاً ومطلعاً »(١٠) لا على ما ذهب إليه الباطنية . الآية . والثاني : أن المائل إلى دقيق المحاجة هو العاجز عن إقامة الحجة بالجليّ(°) من الكلام . فإن "أحمد بالمدين الكائم في الذي لا يعرفه على أدقّ دقيق لتفهم العامة من جليها(^) ما يقنعهم ويلزمهم الحجة . وتفهم (٩) الخواص من أثنائها [ إلا علاً) الأَقلَون ما لم يكن ملغزاً . فأخرج تعالى مخاطباته في محاجّة خلقه في أجلى صورة تشتمل من استطاع أن يفهم بالأوضح الذي يفهمه الأكثرون لم ينحط(٢) إلى الأغمض الذي لا يعرفه

(١) في «٤»: ولا دلالة.

. ٢ ) في « ٤ » : مبني على .

( ٢ ) في « ع » : قاله . (٤) إبراهيم:٤.

( ٥ ) في « ت » : الجليل .

(٦) في «ت»: تنحط. ( ٧ ) ساقط من « ت » .

. < ) في « ت » : جليلها .

( ٩ ) في « ٤ » : ويفهم .

( ۱۰ ) ساقط من « ن » .

( ١١ ) أخرجه الفريابي من رواية الحسن مرسلاً عن رسول الله عليته أنه قال : « لكل آية ظهر وبطن ، ولكل حرف حد ، ولكل حد مطلع » . وأخرج الديلمي من رواية عبدالرحمن بن عون مرفوعاً : « القرآن تحت العرش له ظهر وبطن يُحَامُجُ العباد » — الاجتفان للسيوطي : ١٩٦/٤ .

< 0

السلام - وبعضها فوض استنباطه إلى الراسخين في العلم تشريفاً لهم وتعظيماً لمحلهم ، لكي وأما الراجع إلى المعنى : فذكره تعالى — أصولاً منطوية على فروع بعضها بيّنه النهي — عليه يقرب (١٣) منزلة علماء هذه الأمة[ مِن ٢٠١] منزلة الأنبياء في استنباطهم بعض الأحكام، ولاختضاص هذه الأمة بهذه المنزلة الشريفة قال عليه السلام: «كادت أمتي تكون أنبياء ١٥٠٠) وعلى ذلك قال تعالى : ﴿ وكذلك جعلناكم أمة وسطاً ﴾(٢٠) \_ الآية \_ وقال : « كنتم خير أمة أخرجت للناس ١٧٧٦ فجعلهم في ذلك بمنزلة الأنبياء .

٠ (١٢) في «٤»: تقرب.

( ۱۶ ) زیادة من « ع » .

(١٥) هذه الجملة جزء من حديث ضويل أخرجه أحمد في مسنده : ١/٣٩٧ وقد جاء قبلها : « ...فإذا أراد مِن يحاسب فنفرج لنا الأمم عن طريقنا فنمضي غرًّا محجلين من أثر الطهور .وتقول الأمم : «كادت هذه الله عز وجل أن يصدع بين خلقه نادى مناد : أين أحمد وأمته ؟ فنحن الآخرون الألون ، فنحن آخر الأمم وأول الأمة أن تكون أنبياء كلها »..

( ١٦ ) البقرة : ٢٤٢ .

. ۱۱۰ : ال عمران : ۱۱۰)

### فصل في الأحكام التي عليها مدار الأديان [ وما يجوز فيه النسخ ] وما لا يجوز فيه من الاحكام

الأحكام التي تشتمل عليها الشرائع ستة : الاعتقادات ، والعبادات ، والمشتهيات ، والمعاملات ، والمراجر(٢) ، والأداب الخلقية .

فالاعتقادات : خمسة : إثبات وجود الباري — جل ثناؤه — بصفاته ، وإثبات الملائكة الذين

هم السفراء بين الله وبين خلقه ، والكتاب ، والرسل ، والمعاد . وقد انطوى على ذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَكُفُرُ بَاللَّهُ وَمَلائكُتُهُ وَكُتُبُهُ وَرُسُلُهُ وَالْيُومُ الْآخِرُ ﴾ ٢٠ الآية .

وأما العبادات فنهانية : الصلاة ، والزكاة ، والصوم ، والحج ، والجهاد ، والاعتكاف ، والقرابين

والمشتهيات أربع: المأكولات، والمشروبات، والمنكوحات، والملبوسات.

والمعاملات أربع: المعاوضات \_ كالبيع والإجارة وما يجري عجراهما \_ والمحاصمات كالدعاوى والبينات ، والأمانات — كالودائع والعواري — والتركات — كالوصايا والمواريث .

الأعراض - كحد القذف والتفسيّق(٤) ، ومزجرة لحفظ الأنساب - كالجلد والرجم - ومزجرة والمزاجر خمس: مزجرة عن فوات الأرواح حفظاً للنفوس \_ كالقصاص والدية ، ومزجوة لحفظ لحفظ الأموال \_ كالقطع والصّلب \_ ومزجرة لحماية البيضة \_ كالقتل للردة(٥) وقتال البغاة

\_ ما يختص به الإنسان في نفسه وإصلاح أخلاقه : كالمعلم ، والحلم ، والسخاء ، والعفَّة ،

وأما الاداب الخلقية فثلاثة:

ومن هذا الوجه كل من كان حظه في العلوم أوفر كان نصيبه من علم القرآن أكثر . ولذلك إذا ذكر [ تعالى ٢١١) حجة على ربوبيته ووحدانيته أتبعها مرة بإضافته(١٢) إلى أو لي العقل ، ومرة إلى أولي العلم، ومرّة إلى السامعين، ومرّة إلى المفكرين، ومرّة إلى المنذكرين تنبيها [ على ٢٠١٢) أن بكل قوة من هذه القوى يمكن إدراك حقيقة منها . وذلك نحو قوله : ﴿ إِنْ فِي ذلك لآيات لقوم يعقلون ﴿ (١٠٥ وغيرها من الآيات.

(۱۲) ساقط من « ن ».

Ş

<sup>(</sup>١) ساقط من « ن » .

<sup>(</sup> ٢ ) في « ع » : والزاجرات

<sup>(</sup> ٢ ) النساء : ١٣٦ ( ٢ )

<sup>.</sup> ٤ ) في « ٤ » : الفسق .

<sup>.</sup> ٥) في « ٤ » : للمرتد .

<sup>(</sup>١٥) الرعد: ٤، والنحل: ١٢، ٧٢. ( ۱۲ ) في « ت » : بإضافته . (۱٤) ساقط من « ت ».

الظلم ، وكذا ترك السبت عند اليهود ، وترك العبادة عند النصارى ، وترك الزمزمة عند المجوس أعظم من ظلم العباد ، فإن العبادة هي المحافظة على [ حق الله ، والورع عن ظلم الناس بالمحافظة العبادة ، فإن المخل بالصبلاة والصيام والاغتسال من الجنابة عند المسلمين أعظم من مرتكب

على ٦٠١١ أحكامه . والعابد أعلى من الوَرع . وبعد ذلك يجب أن نبين ما يجوز فيه النسخ ومالا يجوز . ٣) قد علم أن النسخ لا يصح إلّا في التعبد الذي هو الأمر والنهي دون الأحبار فلا يصح ذلك في بخلاف مقتضاها . وأما العبادات ، والمعاملات ، والمزاجر [ فلا يصح ] في أصولها النسخ ، هي عليه ، وذلك لا يتغير ، وما كان من الآداب الخلقية فإنما هي عقليات ظاهرة لا يأتي شرع الاعتقادات المذكورة إذا كان ذلك أشياء أمرنا أن نعرفها على ما هي بها٣) ، فنعتقادها بحسب ما إمساك الشهوة كالصوم. وأن [تنفك عن ] (١) معاملات تحثهم على العدالة ، وتحدمهم عن حيز البدن ، وهي مثل الصلاة . وعبادة في حيز المال وهي كالزكاة ، وعبادة في [ حيز ](١) وإنما يصح في فروعها ، وذاك أنه محال أن تنفك (٥) شريعة من الشرائع عن عبادة الله تعالى واقعة في التهارج ، ومن (^) مزاجر تزجوهم عن استباحة نفوس الغير وأعواضهم وأمواهم وأنسابهم .

وأما هيآتها [ وأشكافها ] وأزمشها وأعدادها ، فهي فروعها التي لم نزل [ تعرض النسخ ](١)

على حسب ما عوف الله تعالى من مصلحة كل قوم . ومما يدل(١٠)على أنه لا نسخ في عامة أصول هذه الأشياء ما ورد من النصوص على ذلك في

– وما يخنص به في معاشرة ذويه ومختصيه : كبر الوالدين ، وصلة الأرحام ، وحفظ الجار ، ورعاية الحقوق، ومواساة أهل الفقر، ونصرة المظلوم، وإغاثة الملهوف. – وما يخنص به أولو الأمر من سياسة الرعية . والفرق بين الشرعيات والآداب الخلقية:

والشجاعة ، والوفاء ، والتواضع

موكولة إلى ذوي الأنفس الزكية ، « وما يعقلها إلّا العالمون »(١) . وعلى جمهور ذلك دلّ قوله تعالى : ﴿ وقضى ربك ألّا تعبدوا إلّا إياه ﴾(١) إلى قوله : [ ذلك مما أوحي إليك ربك من - وأما الآداب الخلقية : فغير محدودة الكميات والكيفيات ، وليس لتاركها عقوبة ، بل هي - ان الشرعيات: محدودة الكميات والكيفيات، ولتارك عامتها عقوبة محدودة.

العمل . والعلم : هو المبدأ . والعمل تمامد (٥) . ولا يكون تمام بلا مبدأ . وقد يكون مبدأ بلا تمام . وأشرف هذه الأنواع [السنة ](٤): الاعتقادات، لأنه في حيز العلم، والباقيات في حير ولأن العلم أصل، والعمل فرع، ولا ثبات للفرع إلا بالأصل كما لا [كال ](1) للأصل إلا

ومتفق عند كل أحد أن الاعتقاد مقدم على العمل ، حتى إنهم يتباينون بما يقع من الاختلاف في الاعتقادات دون الأعمال . [ وتصير ](٧) بفساد الاعتقاد المحاسن كلها مقابح . ثم يتبعه أمر

(١) استشهاد بالآية القرآنية: ٢٠/من سورة العنكبوت: ﴿ وتلك الأمثال فضريها للناس وما يعقلها إلا

١٦) و (٢) الآيات: ٢٢ \_ ٩٦ من سورة الاسراء.

· ٤ ) في « ت » و « ع » : الحمسة وعلى هامش « ت » : السعة وهو المطابق لما سبق أن ذكره .

· 15; : « - » = 1 1

. ٧) في «ت»: ويصير

، ٩ ) في « ع » : بعرض ولعل الصواب : تعرَّض للنسخ . ( ١٠ ) في « ع » : يدلك .

(١) في «ت»: ينفك عن من

ر ٧ ) في « ٢ » : وعن . . « ک » زیادة من « ع » .

( ٥ ) ساقط من « ع » . د ٤ ) في « ت » : ينفك . ٢) في «٤»: فيما لا يصح.

(١) في «٤»: به.

<u>خ</u>

الأرض ﴾ (٢) وقال في أخرى : ﴿ لهدمت صوامع وبيع ﴾ (٢) وقال : ﴿ ولا تقربوا الزنى إنه طيبات أحلت لهم ﴾(١) وقال في المزاجر : ﴿ ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفساءت

وذكر في الآداب وصايا لقمان لابنه وهو يعظه : ﴿ وَلا تَصَمِّر خَدَكَ لَلْنَاسَ وَلا تَمَشُّ فِي کان فاحشة ﴿ `

الأرض مرحاً ﴾(٥) إلى غير ذلك من الآيات . وآكد من ذلك كله : ﴿ قد أفلح من تزكى . وذكر اسم ربه فصلى ﴾(١) إلى قوله : ﴿ إن هذا لفي الصحف الأولى . صحف إبراهيم

إلى الدين بالمقال دون القتال » ، قيل : إن المزاجر كم تكور(١١)بالقتال قد تكور(١١)بالمقال ، فلابد أن يكون لهم مزاجر . ثم إن مزاجرهم قد وردت "بها التوراة ، فاستغنى بها عيسى عليه وقال في الفروت(٨): ﴿ لَكُمْ جَعَلْمُنَا مَنْكُمْ شَرَعَةً وَمَنْهَا ﴾ (١٠)، فإن قيل: إن المزاجر ليست في كل شريعة ، ألا تري أنه قيل : لم تكن(١٠١)في النصرانية ، لما روي عن عيسى عليه السلام عن تبيينها . وما ذكر من تمكين الجانب الآخر من اللطم ، فحثّ منه على العفو واحتمال السلام : « إذا لطم أحدكم على أحد جانبيه فليعرض عليه الجانب الآخر » وقال : « ادع الناس

> للطائفين والعاكفين ﴾ (^) وقال في القرابين : ﴿ واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق إذ قرباً قرباناً ﴾(^) وحكى عن اليهود ﴿ الذين قالوا إن الله عهد إلينا ألا نؤمن لومسول حتى يأتينا القصاص : ﴿ وَكُتِبنا عَلَيْهِم فِيها أَن النفس بالنفس ﴾ (١٦) وقال في المطاعم والمشارب : ﴿ كُلُّ بقوبان تأكله النار ﴿١٠٠ وفي الجهاد ﴿ وكأي من نبي قاتل معه ربيون كثير ﴾ (١١) وقال في عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم ﴿ ٣) ، وقال في الاعتكاف : ﴿ وطهر بيتي والزكاة ما دمت حياً ١٠٥٨ . وقال في الركاة : ﴿ وويل للمشركين الذين لا يؤتون الزكاة ١٤٥٨ الركاة إلَّا ليعبدوا الله مخلصين له الدين ١٠٠٨ الآية . وقال حكاية عن عيسى : ﴿ وأوصافي بالصالاة وصينا به إيواهيم وموسى وعيسى أن أقيموا المدين ولا تتفرقوا فيه ﴿١٠) . وقوله : ﴿ وَمَا أُمُووَا القرآن نحو قوله تعالى : ﴿ شُمْ عَ لَكُمْ مِنْ اللَّذِينَ مَا وَصَى بِهُ نَوْجًا وِاللَّذِي أُوحِينَا إليك وما الطعام كان حلا لبني اسرائيل ﴾ (١٣) الآية \_ وقال : ﴿ فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم رقال في القبله (٥): ﴿ ولكل أمة جعلنا منسكاً هم ناسكوه ﴾ (١) وقال في الصوم : ﴿ كتب

٠ ١٣ : الشورى : ١٣ · ٥ : مَنْ القيمة : ٥ .

· 11: 67 (1)

· ٤ ) فصلت : ١ - ٧ .

بعضهم بتابع قبلة بعض ﴾ — البقرة : ١٤٥ — وقال في النسك ،، وقد قال الراغب في مفرداته — مادة : نسك .: « النسك : العبادة والناسك : العابد ، واختص بأعمال الحج ، والمناسك : مواقف النسك وأعمالها ( ٥ ) لم يذكر المؤلف ما قيل في القبلة ، ولعل في الكلام سقطاً ، والمناسب أن يقال : ووقال في القبلة ﴿ وما ، والنسيكة مختصة بالدبيحة قال : « ففدية من صيام أو صدقة أو نسك » « فإذا قضيتم مناسككم » -

« منسكاً هم ناسكود » (٦) الحج : ٣٤ .

. ١٨٣ : البقرة : ١٨٣ (٧)

· 17: : 24 ( )

( ٨ ) في « ع » : الردع . وهو تحريف

· ١١ - ١٨ : الأعلى : ١٨ - ١٩

٠١٥ - ١٤ على : ١٥ - ١٥ ،

(٤) الاسراء: ٢٢.

ره) لقمان : ۱۸

(١) الجيم: ٠٠٠

(٢) البقرة: ١٥١.

(١) النساء: ١٦٠ (

. ۲۷ : قائلة (٩)

(۱۰) آل عمران: ۱۸۳ (۱۱) آل عمران: ۱۶۱

ر ١٠٠ المائدة : ٥٠٠

(۱۲) ال عمران: ۹۳

( ۱۳ ) في « ت » : ورد به . ( ١٢ ) في « ت » : يكون .

( ١١ ) في « ت » : يكون .

( ١٠ ) في « ت » : يكن .

( ٩ ) المائدة : ٨٤ .

إِلَّا أَنْهُمَا فِي الْمُعَارِفُ(١) مُخْتَلْفَان

فليأكل بالمعروف ﴾(٥) وهذا بيان ما ليس بظلم من أكل مالهم . ونحو قوله تعالى : ﴿ ويسألونك عن الحمو والميسر والأنصاب ﴾(١) \_ الآية \_ وهذا أيضاً بيان الأول ،(^) وذاك أن ما كان مضرته وقد تصور عدة ـــ ممن صنفوا في النسخ ـــ بعض ما هو بيان للمجمل أو تخصيص للعام (١٠) بصورة الناسخ ٢٠٠ وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً إنما يأكلون في بطونهم ناراً ﴾ " قال بعضهم : نسخ ذلك بقوله : ﴿ من كان غنيًا فليستعفف ومن كان فقيراً

( ١ ) في « ت » : التعارف

(١٠ في ت: لعام.

النسخ والتخصيص والاستثناء . والثاني \_ بعنوان \_ باب بيان النسخ والتخصيص وتمثيله من ص : ٧٦ \_ ر ٣ ) انظر \_ في هذا \_ البابين اللَّذين عقدهما مكي في كتاب « الايضاح » : الأول : باب الفرق بين

يؤديه إذا أيسر . وقوله : « فأشهدوا عليهم » قيل معناه : فما استقرضتم من أموالهم — وهذا القول مروي عن أن يتقوت من ماله ولا يقتني . وقال جماعة من العلماء : الآية محكمة غير منسوخة ومعنى « بالمعورف » قرضا فقيراً أن يأكل من مال يتيمه بالمعروف وهي عندابن عباس منسوخه بقوله تعالى ﴿ إِنْ اللَّهُ بِنَ يَأْكُلُونُ أَمُوال فليستعفف »بينما الوارد في كتاب الإيضاح على النقيض من ذلك حيث يقول مكي ص – ١٧٥ – ١٧٦ – : قوله تعالى : « ومن كان غنياً فلياكل بالمعروف » : أباحت هذه الآية في ظاهر نصها للوصي إذا كان ر ٤ ) كلام الراغب ـــ هنا ـــ يفيد أن قوله : « إن الله ين يأكلون » منسوخ بقوله « ومن كان غنياً بالمباطل » — البقرة ١٨٨ » وقال أهل العراق : لايأكل الوصي من مال يتيمه شيئاً إلا أن يسافر من أجله فلم اليتامي ظلماً »\_ الآية \_ وقاله زيدين أسلم \_ ، وقيل : نسخت بقوله «ولاتأكلوا أموالكم بينكم عمر وابن عباس والشعبي وابن جبير — وهو قول مختار حسن

ـــ وانظر بقيه الاقوال في الإيضاح ، ١٧٥ ـــ ١٧٦ ( ٥ ) النساء : ١

(٦) البقرة: ١٩٩

(٧) المائدة : ١٠

( ٨ ) في « ع » : للاول

# فصل فيما يحتاج إليه في التفسير من الفرق بين النسخ والتخصيص

النسخ ، والمسخ يتقاربان \_ كذا قال الخليل \_ إلا أن « المسخ » في نقل الأعيان ، والنسخ في نقل الصور ، نحو نسخ الكتاب ، وهو نقل صورة الكتابة إلى غيره من غير إبطال الرسم. الأول . ونسخ الظلم الشمس إذا أزالها٧٠) .

وحقيقة النسخ: إزالة مثل الحكم النابت بالشرع بشرع آخر مع التراخي . والفرق بينه وبين التخصيص : أن التخصيص قد يكون في الحبر ، والنسخ لا يكون فيه . والتخصيص: إخراج ما لم يرد بالخطاب من الأعيان والمعاني والأمكنة.

والنسخ: إخراج ما لم يرد من الحكم في بعض الأزمنة. والتخصيص في الأكثر مقرون بالمخصوص لفظاً أو تقديراً والنسخ لا يكون إلا متأخراً عن المنسوخ، ومتى اقترن به سمّي تخصيصاً. [وكأن النسخ في الحقيقة ضرب ٢٠١] من التخصيص

(١) في «٤»: لرسم

كتاب آخر ، فهذا لم يغير المنسوخ منه ، إنما صار له نظيراً مثله في لفظه ومعناه ، وهما باقيان . وهذا المعنى ليس من النسخ الذي قصدنا إلى بيانه إذ ليس في القرآن آية ناسخة لآية أخرى كلاهما بلفظ واحد ومعنى على ثلاثة أوجه : الأول : أن يكون مأخوذاً من قول العرب . « نسخت الكتاب » : إذا نقلت ما فيه إلى ( ٢ ) قال مكي بن أبي طالب في كتابه ﴿ الأيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه ﴾ : النسخ يأتي في كلام العرب اللَّذي وقع في القرآن مأخوذاً من هذا المعنى ، وهو وَهُم ، وقد انتحله النحاس ... وانظر تفاصيل رد ذلك في واحد وهما باقيتان . وهذا لا معنى لدخوله فيما قصدنا إلى بيانه . وقد غلط في هذا جماعة ، وجعلوا النسخ

وقال مكي في كتاب الإيضاح ٢٢ : « والثاني من معاني النسخ : أن يكون مأخوذاً من قول العرب : نسخت الشمس الظّارة إذا أزالته وحُلَّت محله ، وهذا المعنى هو الذي عليه الجمهور في منسوخ القرآن

قال مكي ص ١٦٤ : النائث من معاني النسخ : أن يكون مأخوذاً من قول العرب : نسخت الريح الآثار ، إذا

زالتها غلم ينق منها عوض ، ولا حلَّت الريخ على إلاَّثار ، بل زالا جميعاً ...» . · ا في « ٤ » : وكان النسيخ في الحقيقة ضرباً

ومن التخصيص الذي يعد نسخاً قوله تعالى : ﴿ ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمنَ ﴾ مع قوله تعالى : ﴿ والمحصنات من الدين أوتوا الكتاب ﴾ ن .

في مسييل الله گه<sup>۲۱</sup> شتَّق ذلك على بعض أولي الضرر فنزل قوله تعالى : ﴿ غير أولي الضرر ﴾ مقروناً بقوله تعالى : ﴿ القاعدون من المؤمنين ﴾ . وهذا القدر يدل على كثير مما ذكروه من وعلى هذا ما حكي أنه [ لما نزل قوله تعالى : ﴿ لا يستوي القاعدون من المؤمنين والمجاهدون أشال ذلك في

قال الله تعالى : ﴿ ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن ﴾ البقرة : ٢٢١ فَعَمَّ هذا اللفظ تحريم نكاح كل (١) قال مكي في كتاب الإيضاح : ٢١ – ٧٧ :

الحكم الأول بكليته ، ولأن النسخ إنما هو بيان الزمان الذي اننهى إليه العمل بالفرض المنسوخ ، وليس ذلك في قبلكم ﴾ فأحل نكاح الكتابية ، فخرج الكتابيات من عموم آية البقرة ، وبقيت الآية مخصوصة في تحريم نكاح كل مشركة غير كتابية ، فبيّن بالتخصيص الأعيان الحرمات ، ولا يكون هذا نسخاً ، لأن حكم النسخ إزالة مشركة من كتابية وغيرها ، ثم خصص ذلك بقوله في المائدة : ﴿ والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من

الحكم الأول بكليته . والاستثناء والتخصيص يزيلان بعض الحكم الأول . والنسخ يزيل الحكم كله فاعرفه . ويكون تحريم نكاح المشركات من غير أهل الكتاب بالسنة . فكون آية المائدة مخصصة لآية البقرة أولى من كونها بها الكتابيات خاصة مُحرِّ مْنَ إلى وقت ، ثم نُسخت بآية المائدة في وقت آخر ، فَبَيَّن الأزمان بالنسخ ، وذهب وقد روي عن ابن عباس أنه قال : آية المائدة ناسمخة لآية البقرة ، وهذا إنما يجوز على أن تكون آية البقرة يراد ناسخة لها ، ليكون تحريم نكاح المشركات من غير أهل الكتاب بنص القرآن ، فذلك ظاهر اللفظ » . (٢) النساء: ٤٩

· ٣ ) ساقط من « ت » .

أكثر من منفعته (١) ، فالعقل بالجملة يقتضي تجنبه ، لكن لما كان [ ذلك ] (٢) غير صريح أكَّده بالآية الأخرى (١) .

(١) في «ع» نفعه

( ٣ ) قال مكي في الإيضاح : \_ قوله تعالى « يسألونك عن الحمر والميسر » الآية \_ : أكثر العلماء على « قل إنما حرّم ربي الفواحش ماظهر منها ومابطن والإثم والبغي بغير الحق »فنص على أن الإثم عرّم وأخبر أن في شرب الحسر إثماً ، فهي عرمة بالنص الظاهر الذي لا إشكال فيه — وماحرم : كثيره وقليله حرام — كلحم أنها ناسخة لما كان مباحاً من شرب الحمر لأنه تعالى أخبرنا أن في الحمر إثماً وأخبرنا أن الإثم محرم بقوله تعالى بالمدينة وزادنا الله تأكيداً في تحريم الخريقوله؟«فهل أفتم منتهون» أافهذا تهديد ووعيد يدلان على تأكيد التحريم للحمر .. وقال ابن جبير : لما نزلت « قلي فيهما إثم كميو ومنافع للناس » : كره الحمر قوم للإثم وشربها قوم الخُنزير والميته والدم . وسورة البقرة مدنية فلا يُعترض على مافيها بما نزل في الأنعام المكية في قوله تعالى « قل لا أجدً فيما أوحي إلى محرِماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ... » لأن هذا تحريم نزل بمكة ، والحمر نزل تحريمها للمنافع حنى نزل : « لاتقوبوا الصلاة وأنتم مسكارى » فتركوها عند الصلاة حتى نزلت « فاجتنبوه لعلكم تفليحون » فحرمت . فهذا يدل على أن آيه البقرة منسوخة بآية المائدة . والمائدة نزلت بعد البقرة بلا

أي البرق يبكي لامعاً . وقوّى ذلك بقراءة ابن مسعود فيما قيل « ويقولون آمنا به » بالواو \_\_ وعامّة أعيان الصحابة(°) وكثير من المفسّرين بعدهم ، ذهبوا إلى أنه يصح أن يكون في القرآن بعض مالا يعلم تأويله إلّا الله ، قال ابن عباس : « أنزل القرآن على أربعة أوجه :

. وجه حلال وحرام لا يسع أحداً جهالته . ووجه يعرفه العرب . ووجه تأويله يعلمه العالمون . ووجه لا يعلم تأويله إلاّ الله ، ومن انتحل فيه علماً فقد كذب  $^{(1)}$  وحمل الآية على أحد وجوه

سبيل لنا إلى الوقوف على حقائقها وأزمانها ، وهذا هو المراد بقوله تعالى : ﴿ هل ينظرون إلَّا من أحوالها .. وقد علمنا أن كثيراً من العبادات والأخبار الاعتقادية كالقيامة والبعث ودابة الأض لا أحدها : أنه جعل « التأويلِ » بمعنى : ما تؤول إليه حقائق الأشياء من كيفياتها وأزمانها وكثير

له على الأمر الندي كانت عواقب الأمر الدامسة وشريت برداً ليتنا هامسة وشريت برداً ليتنا هامسة هامسة المرادي بين المشتقل والجامسة انظر ديوانه : ٢٠٨ بتحقيق الأخ الدكتور عبدالقدوس أبو صالح .

والبيت في أمالي المرتضى: ١/٣٩، ٢ /٣٩، وشرح شواهد الشافية: ٣٦، والصاحبي: ٢٠١/وهو غير منسوب فيه والأضداد لابن الأنباري: ٣٧٧. وانظره في تأويل مشكل القرآن: ٧٤ بتحقيق الأستاذ العلامة: السيد احمد صقر.

( ٥ ) منهم : عمر وابن عباس — في اقوى الروايتين — وعائشة وعروة ابن الزبير وعمر بن عبدالعزيز وابن مسعود والي بن كعب نقله عنهم القرطمي وغيره . ونقله ابن جرير عن يونس عن أشهب عن مالك بن أنس ، وهو مذهب الكسائي والأخفش والفراء وأبي عبيد.

( ٦ ) قال في الإتقان : ٤/٨٨٨ ـــ ١٨٩ :

« وقد أخرج ابن جرير وغيو من طرق عن ابن عباس ، قال : التفسير أربعة أوجه :وجه تعوفه العرب من كلامها ، وتفسير لا يعذر أحد بجهالته ، وتفسير تعلمه العلماء ، وتفسير لايعلمه إلا الله تعالى . ثم رواه مرفوعاً بسند ضعيف بلفظ : ﴿ أَنزل القرآن على أربعة أحرف : حلال وحرام لا يعذر أحد بجهالته ، وتفسير تفسره العرب ، وتفسير تفسره العلماء ، ومتشابه لا يعلمه إلا الله تعالى . ومن ادّعى علمه سوى الله تعالى فهو . « بنه

## فصل في أنه هل في القرآن ما لا تعلم الأمة تأويله ١٠٠

العلم ﴾ على أنه عطف على قوله تعالى : ﴿ لا يعلم تأويله إلّا الله والراسخون في العلم ﴾ ، اختلفوا في ذلك فذهب عامة المتكلمين إلى أن كل القرآن يجب أن يكون معلوماً(٢) ، وإلّا السريخ يبكسي شبعوهسا والبرق يلمسسع في غمامسه(١) وجعلوا قوله تعالى : ﴿ يَقُولُونَ آمَنَا بِهُ ﴾ في موضع الحال(٢) كما قال :

(١) لقد سقط من «ت» هذا الفصل بتهامه وجزء من الفصل الذي يليه .

( ٢ ) وهو قول مجاهد والضحاك ، وإحمدى الروايتين عن ابن عباس ، واختاره النووي وقال في شرح مسلم : « انه الأصح لأنه يبعد أن يخاطب الله عباده بما لا سبيل لأحد من الخلق إلى معرفته » . وقال ابن الحاجب :

(٣) وقد استبعد الشيخ محمد الأمين الشنقيطي الحالية هنا وقال : « المعروف في اللغة العربية أن الحال قيد آمنا »، إذ لا وجه لتقييد علم الراسخين بتأويله بقولهم « آمنا به »، لأن مفهومه أنهم في حال عدم قولهم لعاملها ووصف لصاحبها ، فيشكل هنا تقييد هذا العامل الذي هو « يعلم » بهذه الحال التي هي « يقولون « أمنا به » لا يعلمون تأويله ، وهو باطل . وهذا الإشكال قوي ، وفيه الدلالة على منع الحالية في جملة

«يقولون » \_ على القبول بالعطف » ثم يقول الشيخ الأدين : « وإذا كانت جملة « يقولون » لا يصبح ان تكون حالاً لما ذكرنا فما وجه إعرابها \_ على القول بأن الواو عاطفة ؟ الجواب \_ والله تعالى أعلم \_ أنها معطوفة بحرف عندوف ، والعطف بالحرف المحذوف أجازه ابن مالك وجماعة من علماء العربية ، والتحقيق جداره وأنه نيس مختصاً بضرورة الشعر كما زعم بعض علماء العربية ، والدليل على جوازه وقوعه في القرآن وفي كابره العرب. فعمن أمثلته في القرآن : « وجوه يومئا. ناعمة » فإنه معطوف بلاشك على قوله « وجوه يومئا. حاشعة » بالحرف المحارف الذي هو الواو ، وبدل له إثبات الواو في نظيره في سورة القيامة : ﴿ وَصِوهُ يُومَنُذُ ناضرة إلى ربها ناظرة ، ووجوه يومئذ باسرة ﴾ الآية ، وقوله تعالى في « عبس » : ﴿ وجوه يومئذ مسفوة . ضاحكة مستبشرة . ووجوه يومئذ عليها غبرة ﴾ عن أضواء البيان : ٢٧٢/١ \_ ٢٧٢. (٤) البيت ليزيد بن مفرغ الحميري من قصيدة مطلعها :

أَصْرُمْت حَبِّسْلِكَ مِن أمامُسِه مِن يعسَّد أيسَّه برامُسِه فالسِّرِيخ تبكسِي شجوهسا والبرق يلمسِّح في الغمامِسِّه

3

>

# فصل في بيان حكمة الله تعالى في جعله بعض الآيات متشابهاً

وهلًا جعله كله على نمط الحكم حتى كان يكفي الانسان مؤونة النظر الذي قل ما سلم سئل بعض العابدين ، فقيل له : ما بال القرآن جعل بعضه محكماً وبعضه متشابهاً ؟

وهذه مسألة نسأل عنها في الأحكام أيضاً فنقول : هلّا بينها كلها حتى يستغني عن جهد الرأي الذي لا يؤمن خطؤه ؟ بل سئل عنها في أصل التكليف فيقال : هلّا خوّلنا الله إنعامه بلا مشقة ولا مؤنة حتى كان عطاؤه أهناً منالاً ؟ متعاطيه من زلة ؟

فقال : الجواب عن جميع ذلك واحد ، وهو أن الله \_ تعالى \_ خص الانسان بالفكر(١)

﴿ واستعمرتم فيها ﴾(١) وكفاه شرفاً بما أعطاه من هذه المنزلة أنه قد يصير لأجلها شريفاً موصوفاً بالعلم والحلم والحكمة ، وكثير من الصفات التي هي من صفاته تعالى ، وإن لم تكن٣) على والتمييز ، وشرّفه بهما ، حتى قال تعالى : ﴿ وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً ﴾(٢) وجعله بذلك خليفة في الأرض فقال للملائكة : ﴿ إِنّي جَاعَلَ فِي الأَرْضِ خَلَيْفَة ﴾(٢) وقال تعالى : ﴿ ليستخلفنهم في الأرض ﴾(١) وقال تعالى : ﴿ ويستخلفكم في الأرض ﴾(١) الآية وقال تعالى :

ولما خصّه الله(^) تعالى بهذه الفضيلة \_ أعني بالفكر والروية \_ أعطاه كل ما أعطاه من حدها وحقيقتها .

( \* ) هنا ينتهي السقط من نسخة « ت » الذي سبق أن أشرنا إليه في أول الفصل السابق . ر ١ ) في « ع » : بالكفر ، وهو تحريف واضح .

. ٧٠ : الاسراء : ٧٠ .

( ٢ ) البقرة : ٢٠ ) (٤) النور: ٥٥.

(٥) الأعراف: ١٢٥

ر ٦) هود: ١١.

( ٧ ) في « ت » : يكن .

( ٨ ) ساقط من « ت » .

تأويله يوم يأتي تأويله ﴿ ١٠٠ الآية

والثاني : أن من ألفاظه ما أمرنا بأن نتلوها تلاوة ، وبها نتعبد دون معرفة تأويلها ، كما تعبدنا بحركات تحصل في كثير من العبادات في الصلاة والحج. وعلى ذلك حمل قوله تعالى : ﴿ وَقُولُوا حطة ١٠٠٥ أي: أنهم أمروا بالتفوه بهذه اللفظة.

الآية ، ولا يقطع على واحد من الأقوال ، فإن مراد الله تعالى منها غير معلوم لنا مفصلاً ، بحيث والثالث: أن كثيراً من الآيات مما اختلف المفسرون فيه ، ففسروه على أوجه كثيرة تحتملها

والذين ذهبوا المذهب الثاني قالوا: قد علم أن الآية نزلت إنكاراً على قوم طمعوا في الهجوم على ما لا سبيل لهم إليه ، فأراد تعالى حسم أسباب الخوضِ فيه ، ومتى كان فيه تشارك لم ينقطع الإمامية أن آيات من القرآن لا يعرف تأويلها إلا الإمام، ويشهد لهذا قوله تعالى : ﴿ لَكُنَّ الشغب ، إذ كل يدّعي معرفته . فإن قيل : إن هذا لاّقوام. معينين فرجع القول إلى ما يقوله الراسخون في العلم منهم والمؤمنون يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك ﴾ ٢٦).

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٥)

<sup>.</sup> ٨ : البقرة : ٨٥ .

<sup>(</sup> ۲ ) النساء: ۱٦٢ ( ٢ )

### فصل في شرف علم النفسير

أشرف صناعة يتعاطاها الانسان تفسير القرآن وتأويله ، وذاك أن الصناعات الحقيقية(١) إنما تشرف بأحد ثلاثة أشياء:

اللهُ موضوعها - وهو الذهب والفضة - أشرف من جلد الميتة الذي هو موضوع الدباغة  $1^{(7)}$  . [ \_ إما بشرف موضوعاتها ، وهي المعمول فيها ، نحو أن يقال : الصيانجة أشرف من الدباغة ،

- وإما بشرف صورها: نحو أن يقال: طبع السيوف أشرف من طبع القيود

ــــ وإنّما بشرف أغراضها وكإلها ، كصناعة الطب التي غرضها إفادة الصبحة ، فإنها أشرف من الكناسة التي غرضها تنظيف المستراح.

فعله : إظهار خفيات ما أودعه مُنزِلَهُ من أسراره ﴿ ليدبروا آياته ، وليتذكر أولو الآلباب ﴾ موضوعها المفسر : كلام الله تعالى الذي هو ينبوع كل حكمة ، ومعدن كل فضيلة . وصورة فإذا ثبت ذلك ، فصناعة التفسير قد حصل لها الشرف من الجهات الثلاث (٣) وهو أن

> كان موجداً لما لا فائدة فيه(١١) ، وذلك شنيع ينزه عنه الباري سبحانه ، وعلى ذلك أحوال كل ما المعارف(١) قاصرة عن درجة الكمال ، ليكمله الانسان بفكرته ، لئلا تتعطل(١٠) فائدتها ، وإلَّا فإذا ثبت ذلك، وفتأويل كتاب الله تعالى [ وأحكام شرائعه ٢٠٥١) وسائر معانيه(٢١) قسمان : إلى تركيبها ، وتناول ما يحتاج(٢٠) إليه على الوجه الذي يحتاج(٢٠) ، وفي الوقت الذي يحتاج(٢٤) . أوجده لنا من المأكولات والمشروبات ، لأنه أوجد لنا أصول الأغذية ، ثم هدانا بما خوّلنا من التمييز جَلَيْ وَخَفِي : فَالْجَلِيُّ : مَا أُدْرَكْنَاهُ إِمَا بَالْحَاسَةُ ، وإِمَا بَبَدْيَهُمْ الْعَقَلَ

وَالْحَفِيمِ (١٧) : ما يتوصل إليه بوساطة أحد هذين ، فسبحان الذي شرف الإنسان بهذه المنزلة خطر على قلب بشر ، كما قال تعالى : ﴿ فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرّة أعين ﴾ (١٨٠٠) السنية لتكون ذريعة له إلى إدراك الحياة الأبدية ، وتحصيل مالا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا

ھر

(١) في «ع»: الحقيقة وهو تصحيف

(١) في «٤» : التلائة .. (١) ساقط من « ن » .

<sup>(</sup> ٩ ) في « ت »: المعاون . وهو تصحيف .

<sup>. )</sup> في «ت»: يتعطل. ( ١٠)

<sup>(</sup>١١) في «٤»: كانت موجوداً لا فائدة فيه.

<sup>(</sup>۱۲) في «ع» : نحتاج .

<sup>(</sup>١٥) في «٤»: وأحكامه وشرائعه . ( ۱۶ ) في « ع » : نحتاج . ٠ (١٢) في « ع » : تحتاج .

<sup>(</sup>١٦) في « ت » : معاونه . وهو تصحيف ( ١٧ ) في « ت » : فالحفي

<sup>(</sup> ۱۸ ) السجدة : ۱۷

## فصل في بيان الآلات التي يحتاج إليهاد الفسر

لها . ولهذا عظم الله محله بقوله : « ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيرًا كثيرًا » . [ قيل : هو

تفسير القرآن ](١).

وغرضه : النمسك بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها ، والوصول إلى السعادة الحقيقية التي لا فناء

خبر : « من قال في القرآن برأيه فقد كفر »(١) ، وبما روي عن أبي بكر – رضي الله عنه – « أيّ سماء تظلني وأي أرض تقلني إذا قلت في كتاب الله برأيي » مقعده من النار »(١) وقوله عليه السلام: « من فسّر القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ »(٥) ، وفي من التابعين ، واحتجوا في ذلك بما روي عنه \_ عليه السلام : « من فسّر القرآن برأيه فليتبوأ متسماً في معرفة الأدلة والفقه والنحو والأحبار والآثار ، وإنما له أن ينتهي إلى ما روي [ له ٢٢) عن النبي عليلية \_ وعن الذين شهدوا التنزيل من الصحابة رضي الله عنهم ، أو عن الذين أخذوا عنهم النبي عليلية \_\_ فبعض تشدد (١) في ذلك : وقال : لا يجوز لأحد تفسير شيء من القرآن ، وإن كان عالماً أديباً اختلف الناس في تفسير القرآن : هل يجوز لكل ذي علم الخوض فيه ؟

وذكر آخرون أن من كان ذا أدب وسيع فموسّع له أن يفسّره ، فالعقلاء الأدباء [ فوضى

فضاً ١٧٠ في معوفة الأغراض، واحتجوا في ذلك بقوله تعالى : ﴿ كِتَابِ أَنْوَلْنَاهُ إِلَيْكُ مَبَارُكُ

الذي هو جلد الميتة . وإما بشرف غرضها ، مثل صناعة الطب ، فإنها أشرف من صناعة الكناسة ، لأن غرض من الحاجة إلى الطب ، إذ ما من واقعة في الكون في أحد من الخلق إلَّا وهي مفتقرة إلى الفقه ، لأن به انتظام الطب إفادة الصمحة ، وغرض الكناسة تنظيف المستراح . وإما لشدّة الحاجة إليها كالفقه فإن الحاجة إليه أشدّ الصياغة ، فإنها أشرف من الدباغة ، لأن موضوع الصياغة الذهب والفضة ، وهما أشرف من موضوع الدباغة « أشرف صناعة يتعاطاها الانسان تفسير القرآن ، بيان ذلك أن شرف الصناعة : إما بشرف موضوعها ، مثل

موضوعه كلام الله تعالى الذي هو ينبوع كل حكمة ، ومعدن كل فضيلة ، فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعلمَ وحكم ما بينكم ، لا يخلق على كثرة الرد ، ولا تنقضي عجائبه ، وأما من جهة الغرض ، فلأن الغرض منه هو كال ديني أو دنيوي ، عاجلي أو اجلي ، مفتقر إلى العلوم الشرعية والمعارف الدينية ، وهي متوقفة على العلم الاعتصام بالعروة الوثقى ، والوصول إلى السعادة الحقيقية التي لاتفنى ، وأما من جهة شدة الحاجة ، فلأن كل إذا عرف ذلك ، فصناعة التفسير قد حازت الشرف من الجهات الثلاث ، أما من جهة الموضوع ، فلأن صلاح أحوال الدنيا والدين ، بخلاف الطب ، فإنه يحتاج إليه بعض الناس في بعض الأوقات .

7

معناه : سواء بينهم كم قال ذلك في « فضا » ومناعهم فوضى بينهم إذا كانوا فيه شركاء ويقال أيضاً فضاً قال : ( ٧ ) قال في اللسان :... وكذلك جاء القوم فوضى ، وأمرهم فيضي وفوضى : مختلط ، عن اللحياني وقال :

( ٦ ) انظر ما قال فيه ابن كثير : ١/٥

أخطأً » وقد روى هذا الحديث أبو داود والترمذي والنسائي من حديث سهيل بن أبي حزم القطيعي وقال الترمذي : غريب وقد تكلم بعض أهل العلم في سهيل ، وفي لفظ لهم : « من قال في كتاب الله برأيه فأصاب

ره) قال ابن كثير: ١/٥ ... عن جندب أن رسول الله عليلية قال : « من قال في القرآن برأيه فقند

ر ٤ ) انظر روايات الحديث في تفسير الطبري : ٧٧/١ – ٧٨ وتعليق الأستاذ محمود شاكر عليها حيث يميل

( ٢ ) في الأصول: يشدد. (١) في «ت»: إليه

ر ٤ ) زيادة من « ع » . وقد نقل هذا الفصل السيوطي في الإنقان ببعض اختلاف من زيادة ونقصان ، وقد يكون من المناسب أن نورد ما جاء في الإتقان : قال السيوطي في إتقانه : ١٧٣/٤ : قال الأصبهاني .

طمامهم فوضى فضاً في رحالهم ولا يحسبون السوء إلا تناديا [ وقد جاءت الكلمتان في « ت » : فوضى ]

4

والخامس: ما يتعلق بالأسباب التي نزلت عندها الآيات، وشرح الأقاصيص التي تنطوي(١) والسادس: ذكر السنن المنقولة عن النبي — عليه السلام — وعمّن شهد الوحي مما انفقوا عليه وما اختلفوا فيه ، مما هو بيان لمجمل ، أو تفسير لمبهم المنبأ عنه بقوله تعالى : ﴿ وَأَنولُنا اللَّكُ الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ﴿ (٢) ويقوله تعالى : ﴿ أُولِئِكُ اللَّهِ مِلْدَى اللَّهِ فَبَهْ اهُم عليها السور من ذكر الأنبياء عليهم السلام والقرون الماضية ، وهو علم الآثار والأخبار . (٢) اقتده الم الدن وذلك علم السنن .

والثامن : أحكام الدين وآدابه ، وآداب السياسات الثلاث ، التي [ هي ](٥) سياسة النفس ، والقياسات الشرعية ، والمواضع التي يصح فيها القياس ، والني لا يصح ، وهو علم اصول الفقه . والسابع: معرفة الناسخ والمنسوخ، والعموم والخصوص، والإجماع والاختلاف، والمجمل والمفسّر والأقارب والرعية ، مع التمسك بالعدالة فيها ، وهو علم الفقه والزهد

والناسع : معرفة الأدَّلة العقلية ، والبراهين الحقيقية ، والتقسيم والتحديد ، والفرق بين المعقولات والمظنونات وغير ذلك ، وهو علم الكلام.

والعاشر : علم الموهبة ، وذلك علم يورثه الله من عمل بما علم (١) وقال أمير المؤمنين \_ رضي الله عنه \_: قالت الحكمة : من أرادني فليعمل بأحسن ما علم . ثم تلا : ﴿ الله ين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ (٧) . وما روي عنه حيث سئل : « هل عندك علم عن النبي \_ عليه السلام — لم يقع إلى غيرك » قال : لا ، إلَّا كتاب الله وما في صحيفتي ، وفهم يؤتيه الله من يشاء »

(۲) في « ت » : فيه .

والتقصير فمن اقتصر على المنقول إليه فقد ترك كثيراً مما يحتاج إليه ، ومن أجاز لكل أحد الحنوض فيه ، فقد عرضه للتخليط ، ولم يعتبر حقيقة قوله تعالى : ﴿ لَيْدَبُووْا آيَاتُهُ ، ولَيْتَلَكُو أُولُهُ ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب ﴿ (١) ، وذكر بعض المحققين [ أن المذهبين ] (٢) هما الغلو

والواجب : أن يبين أولاً ما ينطوي عليه القرآن ، وما يحتاج إليه المفسّر من العلوم ، فنقول وبالله

إن جميع شرائط الإيمان والإسلام التي دعينا إليها واشتمل القرآن عليها ضربان :

العلم من دون عمل ، ولا يخلص العمل من دون العلم ، ولذلك لم يفرد - تعالى - أحدهما من الآخر في عامة القرآن ، نحو قوله : ﴿ وَمِنْ عَمِلُ صَالَحًا ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَمِنْ عَمَلُ - وعلم غايته العمل ، وهو معرفة أحكام الدين والعمل بها (٣). والعلم مبدأ والعمل تمام ولا يتم صالحاً من ذكر أو أنني وهو مؤمن ﴿ (٥) وقوله تعالى : ﴿ الله ين آمنوا وعملوا الصالحات طوبي – علم غايته الاعتقاد ، وهو الإيمان بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر . هم وحسن ماب هرا).

ولا يمكن تحصيل هذين إلا بعلوم لفظية ، وعقلية ، وموهبية : فالأول : معرفة الألفاظ : وهو علم اللغة .

والثاني : مناسبة بعض الألفاظ إلى بعض ، وهو الاشتقاق .

والثالث: معرفة أحكام ما يعرض الألفاظ من الأبنية والتصاريف والإعراب، وهو النحو والرابع : ما يتعلق بذات التنزيل ، وهو معرفة القراءات .

<sup>(</sup>١) في « ت » : ينطوي .

١٦٠ النحل: ١٤٤

<sup>(</sup> ع ) الأنعام : · ٩ .

ره) ساقط من « ت ».

<sup>(</sup> ٦ ) في « ت » : علم ما يعلم . ويبدو أنها جزء من الحديث الوارد : « من عمل بما علم أورثه الله علم ما لم

٠ ١٨ : الحزمر ١٨ : ٨٠

<sup>(</sup> ٨ ) في « ع » : حين

<sup>19: (1)</sup> 

ر ۲) ساقط من « ن » . \* : « 5 » . . . T

<sup>،</sup> ٤ ) الآية : ٩ في التغابن وتنمتها « يكفر عنه سيماته » والآية : من الطلاق وتمامها : « يدخله جنات » .

٠ ٦ ) الرعد: ٢٩

والإعجاب بها ، فالاعجاب أسّ كل فساد . وأن يكون اتهامه لفهمه أكثر من اتهامه لفهم أسلافه ومن حق من تصدى للتفسير أن يكون مستشعرًا لتقوى الله مستعيدًا من شرور نفسه ، إنك لرسول الله »(١) فقال : « والله يشهد إن المنافقين لكاذبون »(٢) الذين عاشروا الرسول وشاهدوا التنزيل . وبالله التوفيق .

بالعدل والاحسان وإيتاء ذي القربي (1) إلى قوله (1) له لعلكم تذكرون (1) وهو الهداية الزيدة للمهتدي في قوله (1) والذين اهتدوا زادهم هدى (1) (1) (1) وهو الطيب من فجملة العلوم التي هي كالآلة للمفسر ، ولا تتم (٥) صناعة إلا بها ، هي هذه العشرة : علم وهذا هو التذكر الذي رجّانا تعالى \_ إدراكه بفعل الصالحات ، حيث قال : ﴿ إِنْ الله يأمو القول المذكور في قوله : ﴿ وهدوا إلى الطيب من القول ، وهدوا إلى صراط الحميد ﴾ (١) .

اللغة ، والاشتقاق والنحو ، والقراءات ، والسير ، والحديث ، واصول الفقه ، وعلم الاحكام ، وعلم الكلام ، وعلم الموهبة .

وقال فيه تخميناً وظناً . وإنما جعله النبي \_ عليه السلام \_ خطئاً وإن أصاب ، فإنه نخبر بما لم يعلمه ، وإن كان قوله مطابقاً لما عليه الأمر في نفسه ، ألا ترى أن الله تعالى قال : ﴿ إِلَّا مَنْ فمن تكاملت فيه (٦) هذه العشرة واستعملها خرج عن كونه مفسرًا للقرآن برأيه . ومن نقص عن بعض ذلك مما نيسه في ذلك بنقصه ، شهد بالحق وهم يعلمون ﴿ (١١) فشرط مع الشهادة العلم (١٣). وكذَّب المنافقين في قولهم : « نشهد فإن القائل بالرأي \_ ههنا \_ من لم تجتمع (٩) عنده الآلات التي يستعان بها في(١٠)ذلك ففسَّره واستحان باربا به ، واقتبس منهم ، واستضاء بأقوالهم ، لم يكن إن شاء الله من المفسرين برأيهم(^)

(١) و (٢) الآية : ٩٠ من سورة النحل وتمامها : ﴿ وينهي عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم

· 17 : Jac ( T )

(3) الحيج: 37

. مَنِي ﴿ مِ ﴾ : يَتِم ( ٥ ) في ﴿ مِ ﴾ : مِنْم

(١) ساقط من « ن » .

· ٧٠) في « ٤ » : بواجبة .

۹ ) في « ت » : يختمع . ( ٨ ) في « ت » : برايه .

ر ١٠) في « ت » : فيها بذلك . ٠ ١١) الزخرف : ١٦)

(١٢) في « ت »: والعلم.

ر م ) المنافقون : ١ ر ١ ) المنافقون : ١ .

4

[ حرف إ(٣) ظهر وبطن ، ولكل حرف حدّ ومطلع »(٣) تنبيهاً على كثرة معانيه المجتمعة تحت والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله ﴿(١) وعلى ذلك روي في الخبر ﴿ لكل ولمثل هذه المعاني المجتمعة فيه ، قال تعالى : ﴿ وَلُو أَنْ مَا فِي الْأَرْضُ مَنْ شَجْرَةَ أَقَلَاهُ ، اللفظة بعد اللفظة .

له ، والعدول به عن الموضوع له في حالة واحدة ، وذانك ١٠٠ أمران متنافيان في المراد ، وهذه على أنه منقول إليه عن غيره ، ومستعمل في موضعه . [ أما إذا استعمل في أحد معنييه ](٣) لا فإن قيل : إن ذلك لا يصبح من حيث إن المتكلم به يكون مريداً استعمال اللفظ فيما وضع عمدة من منع جواز ذلك قيل : إن ذلك إنما يتناف (١) إذا وضع لفظ فاستعمل في معنى واحد على النقل بل على الوضع له ، وفي الآخر على النقل إليه صبّح إرادتهما معاً .

طريقة من يراعي مناسبة الألفاظ ، نحو أن يقال : اتق(٤) الأسد والحمار ، ويعني بـ ﴿ الأسد ﴾ : ثم ليس من شرط المتكلم أن يخطر بباله كيفية وضع اللفظ من حقيقة وعجاز . وأيضاً : فما الحيوان الجريء . وبـ « الحمار » : الحيوان البليد ، وذلك متناول للبهيمة والإنسان معا ، فصح من لفظ مستعمل في شيئين : حقيقة فيهما أو جازاً في أحدهما إلَّا ويجمعهما معنى عام لهما على أن يرادا(٥) - لا يقال (٦) : الحيوان الجريء والحيوان البليد .

وعما يحمل من القرآن على ذلك قوله تعالى: ﴿ تسبح له السموات السبع والأرض ومن فيهن ﴾ (٧) لبست تسبح كذلك ، وقد قرنهما بلفظ واحد ، وعلى ذلك قوله تعالى : ﴿ ووجعك عائلًا وذلك [ عام ] (٨) في الانسان وغيره ، وقد علم ان الإنسان يسبح بلسانه وفعاله . والجمادات فَأَغْمَى ﴾(١) قيل : عنى بذلك الغني بالكفاية والغنى بالقناعة معاً ، وأمثال ذلك في القرآن أكثر من أن تحصى ههنا .

. افي « ت » : لو قال .

( ۳ ) سبق تخريجه فيما سبق . ( ۲ ) سقاطة من « ت » . ر ۱ ) لقمان : ۲۷ .

<sup>. (</sup>١) في «ت»: وذلك.

<sup>.</sup> ٢) في « ع » : ينافي .

ساقط من « ت » . (7)

<sup>(</sup>٤) في «٤» : الحيوان في . ( ٥ ) في « ت » : يراد .

<sup>. «</sup> ت » ساقطة من « ت » . ( Y ) الأسراء: \$3.

<sup>(</sup>٩) الضحى : ٨

وأما العقليات : فمن تفكر فيما أورده \_ عليه السلام \_ من الحكم التي قصرت عن بعضها أفهام حكماء الأمم بأوجز عبارة ، اطلع على أشياء عجيبة .

على الدهر مبثوثة في الأرض ، ولذلك قال تعالى : ﴿ وقالوا لولا أنزل عليه آية من ربه ، قل إنما الآيات عند الله وإنما أنا نذير مبين . أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم ﴾ (٢) ودعاهم ليلاً ونهارًا مع كونهم أولي بسطة في البيان إلى معارضته (١) بنحو قوله : ﴿ وإن كنتم في الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض آخر : ﴿ وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين ﴾(٢) وقال : ﴿ قُل لُئن اجتمعت ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله ، وادعوا شهداءكم من دون الله ١٠٥٠ وفي موضع ومما خصه الله تعالى [ به ] من المعجزات(٢) القرآن : وهو آية حسيّة عقلية صامتة ناطقة باقية

فعمل عجزهم علماً للرسالة ، فلو قدروا ما أقصروا (^) و إذ قد بذلوا ا^(^) أرواحهم في إطفاء نوره وتوهين أمره ، فلما رأيناهم تارة يقولون : ﴿ لا تسمعوا هذا القرآن والغوا فيه ﴾ (`` وتارة يقولون : ﴿ لَا تَسْمِعُوا هُذَا القرآن والغوا فيه ﴾ (`` وتارة يقولون : ﴿ أَسَاطُيرِ الْأُولِينَ ﴾ (`` وتارة يقولون : ﴿ أَسَاطُيرِ الْأُولِينَ ﴾ (`` وتارة يقولون : ﴿ يقولون ﴿ لُولًا نزل عليه القرآن جملة واحدة ﴾ (١٠) وتارة يقولون : ﴿ إِنْتُ بِقَرآنُ غيرُ هَذَا أُو

(١) زيادة من «ع»

· ١ ) في « ت » : المعجزة .

· ١٠) العنكبوت : ٥٠ - ١٥١)

( ٤ ) في « ع » : المعارضة . (٥) البقرة: ٢٢.

. ۲۸ : يونس : ۲۸ .

· ٨٨ : الأسراء : ٨٨ .

. ٨ ) في « ٤ » : قصرا . (٩) في «٤»: وبذلوا

. ۲۱ ) فصلت : ۲۱ )

. ١١) الأنفال : ٢١)

(١٢) النحل: ٢٤، كذلك وردت في عديد من السور.

( ۱۲ ) الفرقان : ۲۲

### فصل في إعجاز القرآن

فالحسي: ما يدرك بالبصر ، كناقة صالح ، وطوفان نوح ، ونار إبراهيم ، وعصا موسى -المعجزات التي أتى بها الأنبياء – عليهم السلام – ضربان : حسي وعقلي : - phull pruse

والعقلي : ما يدرك بالبصيرة ، كالإخبار عن الغيب تعريضاً وتصريحاً ، والإتيان بحقائق العلوم

بمجامع قلوبهم ، وأسرع لإدراكهم ، إلّا انه لا يكاد يفرق — بين ما يكون معجزة في الحقيقة ، وبين ما يكون كهانة أو شعبذة أو سحراً ، أو سبباً اتفاقياً ، أو مواطأة ، أو احتيالاً هندسياً ، أو التي حصلت عن غير تعلم . فأما الحسي : فيشترك في إدراكه العامة والحاصة ، رهو أوقع عند طبقات العامّة ، وآخذ تمويهاً وافتحالاً \_ إلا ذو سعة في العلوم التي يعرف بها هذه الأشياء . وأما العقلي : فيختص بإدراكه كملة الخواص من ذوي العقول الراجحة ، والأفهام الثاقبة ،

والروية المتناهية ، الذين يغنيهم(١) إدراك الحق .

الأمة عقلياً لذكائهم وكال أفهامهم التي صاروا بها كالأنبياء . ولذلك قال عليه الصلاة والسلام : وجعل تِمالى أكثر معجزات بني اسرائيل حسيًا لبلادتهم ، وقلة بصيرتهم ، وأكثر معجزات هذه « كادت أمتي تكون أنبياء »(٢).

ولأن هذه الشريعة لما كانت باقية على وجه الدهر غير معرضة للنسخ ، وكانت العقليات باقية غير متبدلة(٣) ، جعل أكثر معجزاتها مثلها باقية . وما أتى به النبي \_ عظيم \_ من معجزاته الحسية، كتسبيح الحصافي يده، ومكالمة الذئب له، وعجيء الشجرة إليه، فقد حواها وأحصاها [ أصحاب الحديث ٢(٤) .

. ا ) في « ع » : يغينهم .

( ً ٧ ) الحديث في مسند احمد : ١/١٥ ٩ وقد سبق تخريجه .

( ٢ ) في « ع » : مبتذلة .

(٤٠) في «٤»: أصحابه. وقد جمع الأستاذ خير الدين وانلي ما صحّ من هذه المعجزات في كتابه

فأما الإعجاز التعلّق (١٠ بالفصاحة : فليس يتعلق ذلك بعنصره الذي هو اللفظ والمعنى ، وذاك فأما الإعجاز التعلّق (١

﴿ وإنه لفي زبر الأولين ﴾ ٣٠، وقال : ﴿ أَو لَمْ تَأْتُهُمْ بَيْنَةً مَا فِي الصَّحْفُ الأُولَى ﴾(٤) . وما هو ولا يتعلَّق أيضاً بمعانيه ، فإن كثيرًا منها موجود في [ الكتب المتقدمة ٢٠١ ولذلك قال تعالى : تنبيهاً أن هذا الكتاب مركب من هذه الحروف التي هي مادّة الكلام

من يشتكي ، فهذا من أبلغ العجائب الخارقة للعادة . ولو تُقدّر أن واحداً صنّف كتاباً يقدر أمناله على تصنيف مثله ، أو قال شعراً يقدر أن يقولوا مثله ، وتحداهم كلهم فقال : عارضوني ، وإن لم تعارضوني ، فأنتم كفار مأوَّاكم النار ، ودماؤكم لي حلال امتنع في العادة أن لا يعارضه أحد . فإذا لم يعارضوه كان هذا من العجائب العظيم ، وأضربهم جميعهم وأجوعهم ، وهم قادرون على أن يشكوا إلى الله أو إلى ولي الأمر ، وليس فعهم مع ذلك العظيمة إلى المعارضة من أبلخ الآيات الحارقة للعادات ، بمنزلة من يقول : إني آخذ أموال جميع أهل هذا البلد قدر أن هذا الكلام يقدر الناس على الإتيان بمثله ، فامتناعهم- جميعهم – عن هذه المعارضة مع قيام الدواعي = لزكريا : ﴿ آيتِكَ أَلا تكلم الناس ثلاث ليال سوياً ﴾ فإن مذا يقال على سبيل التقدير والتنزيل ، وهو أنه إذا

كانت فيهم قبل تحديه ، فإن كلك القدرة المعتادة أن يقول رجل : معجزتي أن كلكم لا يقدر أحد منكم على يعارضوه بل صرف الله دواعي ةلوبهم ومنعها أن تريد معارضته مع هذا التحدي العظيم أو سلبهم القدرة التي دخل النار وقد أسيح لي قتل رجالهم وسبى ذرايتهم ، وغنيمة أموالهم ، ووجب عليهم كلهم طاعتى ومن لم يطعنى كان من أشقى الخلق ، ومن آياتي هذا القرآن . فإنه لا يقدر أحد على أن يأتي بمثله . وأنا أخبركم أن أحداً لا يأتي بمثله . فيقال : لا يخلو إما أن يكون الناس قادرين على المعارضة أو عاجزين : فإن كانوا قادرين ولم والذي جاء بالقرآن قال للمخلق كلهم " أنا رسول الله إليكم جميعا ومن آمن بي دخل الجنة ، ومن لم يؤمن بي الكلام ولا على الأكل والشرب ، فإن المنع من المعتاد كإحداث غير المعتاد .

فهذا من أبلغ الخواق . وإن كانوا عاجزين ثبت أنه خارق للعادة على تقدير النقيضين النفي والإثبات فنبت أنه من العجائب الناقضة للعادة في نفس الأمر . فهذا غاية التنزل ... » .

ر ١ ) في « ع » : المعتلق . وهو تصحيف .

( ٢ ) في « ع » : كتب المتقامين .

( ۳ ) الشعراء : ۱۹۳

٠ ١٣٢ : ١٥ ( ٤ )

فلم ينقل [ فالنفرس ٢٠٣) مهنزة لنقل ما دقّ وجلّ . وقد رأينا كتباً كثيرة صنفت في الطعن على بلدله ﴾ (١) كل ذلك عجزاً عن الإتيان بمثله ، علمنا قصورهم عنه ، ومحال أن يقال: إنه عورض الإسلام قد نقلت وتدوولت(٢).

وهذه الجملة المذكورة ، وإن كانت دالة على كون القرآن معجزاً ، فليس بمقنع إلا بتبيين

أحدهما : أن يبين ما الذي هو معجز : اللفظ أم (٤) المعنى أم النظم ؟ أم ثلاثتها ؟ فإن كل كلام منظوم مشتمل على هذه الثلاثة.

والثاني : أن المعجز : هو ما كان نوعه غير داخل تحت الإمكان ، كاحياء الموتى وإبداع

فإن لا يحسم نسبة ما دونه إليه . وإن تباعدت النسبية حتى صارت (٣) جزءاً من ألف ، فإن النجار الحاذق وإن لم يبلغ شأوه لا يكون معجزاً إذا استطاع (٢) غيره جنس فعله ، فنقول وبالله فأما ما كان نوعه مقدوراً ، فمحلّه محل الأفضل [ وما كان من باب الأفضل ](٥) في النوع

إن الإعجاز في ١٨٠ القرآن على وجهين : أحدهما : إعجاز متعلق بفصاحته ، والثاني : بصرف التاس عن معارضته

٠١٥: يونس : ١٥)

۲) ساقطة من « ن » .

٦) في «٤»: وتداولت.

٤) في «٤»: او.

o) ساقط من « ت » .

. ١٠ في « ت »: استعمله . (٦) أي «٤»: صار .

( ٨ ) في « ٤ » : قد ذكر في .

أهل الكلام : إنه معجز بصرف الدواعي مع قيام الموجب لها ، أو بسلب القدرة الجازمة ومو أن الله صرف قلوب الأمم عن معارضته مع قيام المقتضى التام أو سلبهم القدرة المعتادة في مثله سلبًا عاماً ، مثل قوله تعالى = ( ٩٠ ) يقول ابن نيمية في كتابه « الجواب الصحيح : ٤/٥٧ » : « ومن أَصْنَعْف الأقوال قول من يقول من

الادخار ، دون الاختصاص بالخلق.

العلماء ، وغايته : أن يحيط بجميع المعلومات بحيث لا يخفي عليه شيء ، ولا يدركه سهو ولا غفلة ولا نسيان . ومعلوم أن المبدأ يصح لأكثر الخلائق ، ووسطه ليس إلّا للخصائص ، من الأنبياء الموصوفين ، وذلك أن قائل ذلك لم يتصور أنه قد يكون بين مبدأ المعنى ومنتهاه بون بعيد . السلف، من نظر من تخبّط في تفسير ذلك زاعماً أن الوصف لا يختلف معانيه باختلاف وهذا التفسير ــ أعني في « الرحمة » ــ هو على ما روي عن التابعين ، حيث قالوا : الرحمة بمعلومات ما يخرج بها عن حَدِّ الجهالة ، ووسطه : أن يحصل له معلومات كثيرة تفوق بها أكثر فإن قولنا : « العالم » وإن كان موضوعة للمدح ، فإن مبدأه أن يتخصص الموصوف به من الله إنعام ﴿ وإفضال ، ومن الأدميين : رقة وتعطف ، وهذه الطريقة أظهر وأبين ، وأشبه بنظر والحكماء ،وغايته: ليس إلا لله تعالى ، وذلك ظاهر « لمن ألقى السمع وهو شهيد »(١) .

 جل وعز — باتفاق ، ولأجل ذلك قال تعالى : ﴿ قال ادعوا الله أو ادعوا المرحمن أيّاماً تدعوا فلم الأسماء الحسنمي ﴾ (١) . فالرّحمن : هو الذي كثرت رحمته وتكررت ووسعت كُل شيء ، ولذلك فمسّر بأنه الذي يكون منه تعطف وتفضل . فأما لفظة « الرحمن » فليس يطلق إلَّا لله . كلفظة « الله » فإنهما اسمان اخْتُصَّ بهما الباري

يماكي باللفظ المعنى ، نحو «قَطَعُ » و «قَطَعُ » و « قَطَعُ » و « كُبَارَ » و « كُبَارَ » و «احمَّو » و « احمارً » وذلك فصل قد أُحْكِمُ في غير هذا الموضع . ولفظهما يدل على ذلك ، فإن العرب إذا أرادوا زيادة معنى زادوا في اللفظ في الأمر العام ، كأنما الذي مع كثرة ذلك منه تكرّرت عنه . ولذلك قال أهل اللغة : « ندمان » أبلغ من « نديم » ، وأما « الرَّحيم » : فقد يوصَف به غيرُه إذا كان معناه : الذي كثرت رحمته ، وعلى ذلك : « نديم » و « ندمان » فإن « النديم » : هو الذي كثرت منادمته . و « الندمان » : هو

فإن قيل : ما الفائدة في الجمع بينهما مَعَ أن « الرحمن » يقتضي معنى « الرحيم » — إذ هو أبلغ منه م

> فطر الناس عليها ﴾ لأن العقول بفطرتها دالة على وحدانيته ، ومنبقة عن وجوب شكره ، ما لم ومنهم من قال : ذلك مختص بالعقول التي فطرها الله ، وأشار إليها بقوله : ﴿ فَطُوقَ اللهِ التي يُدُسُّها صاحبُها ، كما قال تعالى : ﴿ وقد خاب من دستُاها ﴾ ١٠٠

ومنهم من قال : ذلك مختص بالأحوال التي ينقطع الانسان عن غيره » فيقصده بفكره ، وإليه أشار بقوله : ﴿ ثُم إذا مُشكُمُمُ الطُّنُرُ فإليه تجأرون ﴾ ٢٠) .

والمراد المشار إليهما بقوله تعالى : ﴿ سوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه ﴾ ٢٠) وبقوله : ﴿ الله ين ومنهم من قال : ذلك مختص بالعباد المحلصين . والعبارة عنه بذلك كالعبارة عنه بالمحبوب . يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ﴿ (١) .

« الرحمن الرحيم»: الرحمة \_ في اللغة \_ رقّة مُقْتَضِيّة للتّعطّف والتّفَضُل ، فسبدؤها الرّقة التي هو فعل . فالإنسان إذا وُصِفَ بالرحمة ، فتارة يُرادُ به المنتهى الذي هو التفضل بالرحمة ، فتارة يُرادُ به حصولُ المبدأ الذي هو الرّقة ، وتارةً يرادُ به المنتهى الذي هو التفضل كرهه أهل العلم لأمرين : عدم التوقيف فيه . وكون العشق في هذه اللغة متعارفاً في اللذات البدنية . وقد أطلن بعض الأولياء وبعض القدماء عليه تعالى لفظ المعشوق ، والمشوق ، إلَّا أن ذلك والعطف ، وتارة يرادان معا .

وإذا وصف بها الباري ، فليس يراد به إلّا المنتهى الذي هو الفعل دون المبدأ الذي هو الانفعال ، إذ هو منزه عن الانفعالات وعن كل نقص \_ تعالى الله عن ذلك \_ وعلى ذلك : الإنسان صَنَّحُ أن يراد به المبدأ الذي هو انعصار القلب . وإذا وصف به الباري ، فليس يراد به «الرؤوف» فإن الرأفة انعصار القلب عن مشاهدة شدّة مُقتضية للإعانة ، فمتى وصيف به المحتاج ما ينتفع به على ما يجب ومتى وصف به الباري تعالى فالمراد به النهاية التي هي ترك إلا الغاية التي هي الإعَانة ، وعلى ذلك الجود فإنه اختصاص بخلق مقتضي لأن لا يُدُّخر عن

. ١٠: الشمس (١) (١) النحل: ٢٥.

(١) الكهف: ٨١ ( ٢ ) المائدة: ٥٥ .

10

<sup>(</sup>١) اقتباس من الآية : ٣٧ من سورة ق

٠١١٠ الإسراء ١١٠٠ )

<sup>118</sup> 

الاختياري والمدح قد يستحق بما يكون من قبل الله تعالى . يقال : فلان ممدوح على جوده ومحمود . ومحدوح حسنه ، ولا يقال : محمود .

والمدح : أكثر ما يقال إنما يقال في الأشياء النافعة التي لم تبلغ الغاية ، كالثروة ، والجلادة ،

والحمد يقال في ذلك ، وفيما فوقه ، فيقال : الجود محمود . والله تعالى محمود . وقل ما يقال :

حمدٍ لغيره فهو عارية . والله تعالى هو المستحق له في الحقيقة ، إذ هو سبب كُلّ يُعْمَةِ وخير ، ولذلك قال تعالى : ﴿ وَمَا يَكُمُهِ مِنْ يَعْمَةٍ فَمِنِ اللهِ ﴾ ( ) . واللام في « الحمد » : للجنس ، تنبيها أن الحمد كله في الحقيقة لا يستحقه سواه ، وأنَّ كلَّ

[ قِل ٢٦/ بسم الله ، الحمد الله ، بدلالة قوله : « قال الحمد الله وسلام على عباده الذين ان قيل: لِمَ لم يقل: الحمدُ لي ؟ [ قيل ٢٢) لأن ذلك تعليم منه لعباده ، كأنه قال:

وقيل: إنَّ ﴿ قُلْ ﴾ غير مقدر في هذا الموضع ، لأن الله حمد نفسه التَّقَنْدي به في حمده ، وقيل : إن ذلك كقول الرجل لابنه : الحمد في كذا لأبيك . فيأتي بلفظ الغائب ليكون أبلغ . بدلالة ما روي عن النبي \_ عليك \_

« ليس شيء أحب إلى الله من الحمد أثنى على نفسه فقال : « الحمد لله »(°) ، ولأن أرفع

#### سورة الفاتحة

شكراً () . ولكون الحمد أعم قال ابن عباس : « الحمد هو الشكر لله والاستخداء والإقرار من كونها فضيلة ، صار الحمد منطوياً على معنى الشكر . فكل شكر حمد . وليس كل حمد الحمد : هو الثناء بالفضيلة . والشكر : مقابلة النعمة قولاً وعملاً . ولما كانت النعمة لا تخرج قوله عز وجل : « الحمدُ لله » : بنعمه \( (١) . وقال \_ عليه السلام :

« الحمد رأس الشكر ، وما شكر الله عبد لم يحمده »(٢) ولذلك قال إحمد الله شكراً ، ولم يقل :

شكرت الله حمداً . ولكون الشكر بالفعل كما يكون بالقول ، قيـل : دابـة شكـور ، إذا ظهـر سمنها(١) بأدنى علـف لها ، وقال تعالى : ﴿ اعملوا الْ داودشكوا ﴿ (٥٠) .

وأما الفرق بين « الحمد » و « المدح » : فالحمد أخص ، إذ لا يستحق إلَّا بالفعل

<sup>( \* )</sup> انظر مفردات الراغب مادة « حمد » ص : ١٣٠

<sup>(</sup>١) النحل: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) زيادة يقتضيها سياق الكلام

<sup>(</sup> ٢ ) زيادة يقتضيها الكلام .

<sup>(</sup>٤) النمل : ٥٩ .

<sup>&</sup>lt; ٥ ) قال في الدر المنثور : ١٣/١ : « وأخرج ابن جرير عن الأسود بن سريع أن النبي عليك قال : « ليس شيء أحب إليه الحمد من الله ، ولذلك أثنى على نفسه فقال : الحمد لله » .

<sup>(</sup>١) انظر في هذا « مفردات الراغب » : مادة « حمد »

<sup>(</sup> ٢ ) قال السيوطي في الدر المنثور : ١١/١ : « وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عباس قال : لحمد : هو الشكر والاستخداء لله ، والإقرار بنعمه وهدايته وابتدائه وغير ذلك » .

<sup>«</sup>نوادر الأصول» والحطاني في « الغريب» والبههي في «الأدب» والديلمي في « مسند الفروس» والتعلمي عن عبدالله بن عمرو بن العاص عن رسول الله عليه أنه قرأ : الحمد رأس الشكر فما مشكو الله. ( ٣ ) قال السيوطي في الدر المنتور : ١١/١ : « أخرج عبدالزاق في « المصنف » والحكيم الترمذي في عبد لا يحمده ».

<sup>(</sup>٤) في الأصل « سمنه » والتصحيح من مفردات الراغب حيث جاء فيها : « ودابة شكور : مظهرة بسمنها

استحقاقه «اعملوا آل داود شكراً» فقد قيل: «شكراً» انتصب على التييز، ومعناه اعملوا ما تعملونه شكراً لله وقيل: « شكرا » مفعول لقوله « اعملوا » وذكر اعملوا ، ولم يقل: اشكروا لينبه على التزام الانواع الثلاثة من وهو تصور النعمة ، وشكر اللسان : وهو الثناء على المنعم وشكر سائر الجوارح : وهو مكافاة النعمة بقدر ( ٥ ) الآية : ١٣ من سورة سبأ ، وقد قال الراغب في مفردانه : « والشكر ثلاثة أضرب : شكر القلب : الشكر بالقلب واللسان وسائر الجوارح » [ المفردات : ٢٧٢ ] إسداء صاحبها إليها».

وأما في غيرو ، فلئلًا ينفلقَ من حمده في شيء من الأحوال ، كما لا ينفك من نعمه اعترافاً له بها قيل: أما في القرآن ، فَلِما نَدُبَ الله تعالى إلى تلاوته .

الرب \_ في الأصل \_ التربية . يقال : ربّه ، وربّاهُ(١) . فَسُمّي الرّاب ربّاً لزيادة معنى تُصُورَ منه . ومنه قيل : « لَأَنْ يَرْ بنبي رجل من قريش أحبّ إليّ من أن يُربّني رجل من هوازن » . فـ « ربّ العالمين » : هو المتكفل بمصلحتهم . ولا يقال : « الرّب » \_ مطلقاً بالألف واللام \_ إِلَّا للهُ تعالى . وتسميتهم إيَّاه بذلك للنظر إلى ألائه . « رب العالمين » : فكأنَّه هو المخبر .

قال بعض المحققين – في الفرق بين قوله تعالى : ﴿ يَاأَيِّهَا النَّاسَ اتَقُوا وَبَكُمَ ﴾(٢) وقوله ﴿ يَاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمنوا اتَّقُوا اللهُ ﴾(٣) قال :

حيث خاطب الناس كافة حثهم على اتقائه برؤية آلائه ، لاشتراكهم كلهم في معرفتها

اسم لما يُعْلَمُ به . و « فَاعَل » : كثيرًا ما يجيءُ في اسم الآلة التي يفعل بها الشيء ك « الطّابَعْ » و « الخَاتَمْ » و « القَالَب » . فَجُعِلَ بناؤُه على هذه الصيغة لكونه كالآلة في و « العالم » : اسم للفلك وما يحويه ، وجميع ما فيه من الجواهر والأعراض . وهو في الأصل : وتصورهم إياها . وحيث خاطب المؤمنين حثهم على اتقائه بلا واسطة .

وأما جمعه : فقد قيل : لأن لله تعالى بضعة عشر عَالَماً . ولما كان في جملتها الناسُ جمع

ر ١ ) قال المؤلف في كتابه المفردات : « الرُّبُّ \_ في الأصل \_ التربية : وهو إنشاء الشيء حالاً فحالاً إلى حد التمام ، يقال : ربَّهُ ، وربَّاه ، وربَّبه ... فالرَّبُّ : مصدر مستعار للفاعل ..

( ٢ ) النساء : ١ ، والحج : ١ ، ولقمان : ٣٣ .. وقد جاءت في الأصل : ﴿ يَاأَمُهَا اللَّهُ يَنْ آمَنُوا ﴾ وهو

.( \$ ) قال المؤلف في كتاب المفردات بعد هذه الجملة : « ولهذا أحالنا تعالى عليه في معرفة وحدانيته فقال :

( ٣ ) البقرة : ٨٧٨ ، والمائدة : ٣٥ ، والتوبة : ١١٩ ، والأحزاب : ٧٠ .

﴿ أَوْ لَمْ يَنْظُرُوا فِي مُلْكُونَ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ ﴾ .

حمد ما كان من أوقع حامد ، وأعرفهم بالمحمود ، وأقدرهم على إيناء حَقّه في الحمد . وما حامد أرفع منه وأعرف بذاته وأقدر على حمده منه تعالى ، كما لا محمود أرفع منه وأعلى .

لله » \_ تقديره : الحمد الله ظاهر بالائه ، وعلى ذلك قوله : ﴿ شهد الله الله الله إله إلا هو الله لنفسه : هو بتَّ آلائه ، وإظهارُ نعمائه بمحكمات أفعاله المقتضية لحمده . فكأن قوله « الحمد وقال بعضهم : كل ثناء أثنى الله على نفسه ، فهو في الحقيقة إظهاره بفعله . فحمله فإن شهادته لنفسه إيجاده الأشياء دالة على وحدانيته ناطقة بالشهادة له .

وعلى هذا قال ذو النون: لما شهد لنفسه ، أنطق كل شيء بشهادته:

السموات والأرض ١٠٤٨ . إن قيل استحسن حمده لنفسه وقد علم في الشاهد استقباح حمد وعلى ذلك قوله تعالى : ﴿ وإن من شيء إلَّا يسبح بحمده ﴿ ٢٠٠ وقوله : ﴿ يسبح له ما في الإنسان نفسه حتى قيل لحكيم : ما الذي لا يحسن وإن كان حقاً ؟ فقال : مدح الرجل ففسي كل شيء له شاهسد يدل على أنسسه واحسد

قيل : إنما قبح ذلك من الإنسان ، لأنه ما من أحد إلَّا والنقص فيه ظاهر ، ولو لم يكن إلَّا في مدح الإنسان نفسه ليس بقبيح على الإطلاق ، فإن ذلك مُستُنحسَن عند تنبيه المخاطَب على ما كون أثر الصنعة عليه وحاجته إلى الكمال ، ومن خفي عليه نقصه فقد خدع عنه عقله . ثم فيه مثلي . وعلى ذلك قول يوسف \_ عليه السلام : ﴿ اجعلني على خزائن الأرض إلي حفيظ خفي عليه من حال المخاطِب ، كقول عالم يحث المتعلِّم على الأخذ عنه : اسمع مني فإنك لا تجد

إن قيل : « الحمد لله » : خبر . ويقتضي مخبراً . فما الفائدة في إيراده في الخلوات ؟

<sup>.</sup> ١٨ : ال عمران : ١٨ )

<sup>(</sup> ٢ ) الاسراء: ٤٤ .

<sup>.</sup> ۲۲ : الحشر : ۲۲ .

<sup>(</sup>٤) يوسف: ٥٥.

انفسهم ﴾(١) تنبيهاً أنهم لو تفكروا في أنفسهم لما خفي معرفته عليهم

وقال الفضل بن سلمة : العرب تقول : « العالمين » — بالياء — في موضع النصب والرفع والجر ، إلّا قوماً من كنانة يقولون : « اللذون » قال : ويدل على ذلك أن « فاعل » لا نجمع جمع السلامة(٣) قال : وعلى ذلك : « الأقورين »(٣) و « الفتكرين »(٤) و « البرجين »(٥) وذكر أن من قال : « العالمون » فقد وقع عليه السهو ، حيث لم يجدوا ذلك في موضع الرفع ، لما وجد « الذين » في موضع رفع وذكر المبرد أن هذا سهو من قائله ، لأنه رأى ذلك في القران إما

خفضاً أو نصباً.

﴿ مالك يوم الدين ﴾: قيل: الملك: الذي يَمْلِكُ الآمر والنهي في الجمهور. وإنما شرط الجمهور، لأن كل إنسان يَمْلِكُ ذلك في نفسه وما يختصُّ به ، ثم لا يقال له مَلِك. وهذا إنما قاله بالنظر العامي. وأمّا بالنظر الحاصي: فهو في الحقيقة اسم لمن يَمْلِكُ السّياسَة في نفسه ، أو منها ، أو في غيرها. ومالِكُ ذَلك مِن نفسيه أجلَّ مَلِك وآكبُر سلطان ولذلك قيل لحكيم ما الملك الأعظم ؟ فقال : ﴿ أَن يَعْلِبُ الانسانُ شهواتِه ﴾ . بل لهذا قال عليه السلام لمن سأله أيُّ الأعلى المُعلى المعلى الم

ر ۱ ) الحشر : ۱۹

( y ) قال صاحب القاموس : « والعالم : الخلق كله ، أو ما حواه بطن الفَلَك . ولا يجمع « فاعَل » —

بالواو \_ غيرو وغير « ياسَم » . ( ٣ ) قال صاحب القاموس : « ولقيت منه الأقورين \_ بكسر الراء \_ والأقوريات : أي : الدّواهي » . ( } ) قال صاحب القاموس : والفتكرين بتثليث الفاء وفتح الناء وبكسر الفاء وسكون الناء وفتح الكاف \_\_:

الداهية ، أو الأمر العجب العظيم . ( ٥ ) هكذا جاءت الكلمة في الأصل والظاهر أنها تصحيف لكلمة أخرى . هو مشهور على الألسنة ، وهو من كلام إيراهيم بن عيلة — انتهى — وأقول : الحديث في الإحياء ، قال العواقي : رواه البهتهي بسند ضعيف عن جابر ، ورواه الخطيب في تاريخه عن جابر بلفظ : « قدم النبي — الأكبر ، قالوا : وما الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر ، قالوا : وما الجهاد الأسمة : رجعنا من الحياد الأكبر ، قالوا : وما الجهاد الأكبر ، قال : بحاهدة العبد هواه — انتهى — والمشهور على الألسنة : رجعنا من الجهاد الأكبر وون باقيه نفيه اقتصار — انتهى — والمشهور على الألسنة : رجعنا من الجهاد الأسمة .

> جمعهم ، إذ من شأن الإنسان \_ إذا شارك غيره في اللفظ \_ أن يكون الحكم في اللّفظ له . وقيل : لأنه عني به أصناف الخلائق من الملائكة والجن والانس(٬٬ دون غيرها \_ وإليه ذهب

ابن عباس وبجاهد .
وقيل : عنى به الناس ، وجعل كُلُّ واحدٍ منهم عالماً \_ قال ذلك جعفر بن محمد . قال :
العالم عالمان : عالَم كبير ، وهو الفلك بما فيه . وغالَم صغير ، وهو الإنسان . وقال : ستَّى كُلُّ انسانِ عالَماً ، لأن فيه جواهر العالم الأكبر من الأخلاط الأربعة ، ") ولأن لحمه كالأرض الرّخوة ، وعظامَه كالحبال ، ودمه الجاري في العروق كالمياه في الأنهار ، ونفسته كالريح ، وشعره كالنبات . وفيه من النبلك : العقل ، ومن البهائم : الشهوة ، ومن النبات : النمو والتغذي .

وفيه من العَلكِ : العقل ، ومن البهائم : الشهوة ، ومن النبات : النمو والتغذ. قال فصار عالَماً يُعْلَم به وحدانيةُ صانعه ، كما يُعْلَم بالعالَم الكبير .

ولذلك قال تعالى : ﴿ وَفِي أَنفُسكُم أَفَلا تبصرون ﴾ "" . وقال عليه السلام : ﴿ أَعَلَمُكُمُ بَنفُسهُ فَقَدَ عُرف بنفسه أعلمكم بربه ﴾ "، وقيل — فيما أنزل الله في السّنفر الأول : ﴿ من عُرف نفسه فقد عُرف ربه ﴾ "، وإلى ذلك أشار بقوله عز وجل : ﴿ ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم

(١) في المفردات : «وأما جمعه : فلأن من كل نوع من هذه قد يُسمَّى عَالَماً ، فيقال : عَالَمُ الانسان ، وعالَم الماء وعالَمُ النار » .

( ۲ ) في المفردات : « والصغير : هو الإنسان لأنه مخلوق على هيئة العالَم ، وقد أوجد الله تعالى فيه كل ما
 هو موجود في العالم الكبير » .

(٣) الذاويات: ١١ والدنيا للماوردي: عن عائشة سئل النبي – عليه ٤٠٠ : « وقال النجم: قلت: وقع في أدب الدين والدنيا للماوردي: عن عائشة سئل النبي – عليه ٤٠٠ : « وقال النجي عن يحيى بن معاذ الرازي – يعني وقال أبو المظفر بن السمعاني في القواطع: إنه لا يعرف مرفوعاً ، وإنما يحكي عن يحيى بن معاذ الرازي – يعني وقال أبو المظفر بن السمعاني في القواطع: إنه لا يعرف مرفوعاً ، وإنما يحكي عن يحيى بن معاذ الرازي – يعني من قوله – قال ابن الفرس بعد أن نقل عن النووي أنه ليس بناب – قال : لكن كتب الصوفية مشحونة به يسوقونه مساق الحديث كالمشيخ عجي الدين بن عربي وغيو . قال : وذكر لنا شيخنا الشيخ حجازي الواعظ شارح الجامع الصغير للسيوطي بأن الشيخ عجي الدين بن عربي معدود من الحفاظ . وذكر بعض الأصحاب أن الشيخ محيى الدين قال : هذا الحديث وإن لم يصح من طربق الرواية فقد صحّ عندنا من طربق الكشف – أن الشيخ عجي الدين قال : هذا الحديث وإن لم يصح من طربق الرواية فقد صحّ عندنا من طربق الكشف – وللحافظ السيوطي فيه تأليف لطيف سماه : القول الأشبه في حديث من عرف نفسه فقد عرف ربه » .

\_ إذا كان حقيقة اليوم والوقت ليس علك لغيره

وأما اختصاص ذلك اليوم مع كونه في الحقيقة مالكاً لجميع الأشياء وفي جميع الأزمنة .

أحدما : أنه قد ملَّكَ في الدنيا قوماً أشياءَ يُنظُلُ عنها مُلْكُهُم لها يومَ القيامة ، ولذلك قال : ﴿ لِمَن الْمُلْكُ اليوم ﴾(١) ، وقال : ﴿ نوتُ الأرض ومَن عَليها ﴾(١) ، وقال : ﴿ والأَمُر بِيهَغِيْهِ

والنَّاني : على وجه التعظيم \_ لأنهم يجعلون ما يستعظمونه مِلكًا له ، نحو : « بيثُ الله » وناقةً الله . وتعظيمه إياه على وجه أن اليوم الآخر لا انقضاءً له ولا فناء ، وجميع ما في الدنيا فانٍ ، وقد

فأما « الدِّين » : فالجزاء ، كقوله : ﴿ وَإِنْ الدِّينِ لُواقِعٍ ﴾ ( ُ ) . عُلِمَ أَن الباقي أشرف من الفاني.

وقيل « الدّين » : عبارة عن الشريعة ، كقوله : ﴿ إِنْ اللَّذِينَ عَنْدُ اللَّهُ الْإِسَالُامِ ﴾(°) .

وقيل « الدِّينُ » : الطَّاعةُ ، أي : يوم جزاءِ الطاعة . وخَصَّ الطاعة ، وإن كانت المجازاة عنها ومعناه : يوم جزاء الدين .

أحدهما: ان كل أحد يُطيعُه في ذلك اليوم ، ولذلك قال : ﴿ إِنْ كُلُّ مِن فِي السموات والأرض إلا أتي الرحن عبداً هِنَ

وعن المعصية لأمرين :

والثاني : أن الطاعة هي المقصودة بالجزاء ، ولأجلها خلقنا ، وعلى ذلك دلّ قوله تعالى : ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلّا ليعبدون ﴾<٢٠٠ .

(١) غافر: ١٦.

· ١٩ : الانفطار : ١٩ . (1) 503: 13.

( ٤ )الذاريات : ٦ .

(٥) ال عمران: ١٩)

. 94: 50 (1)

(٧) الذاريات : ٥٦ .

وحجة من قرأ «ملك» : قولُه تعالى : ﴿ لَمْ الْمُلْكُ الدِّم ﴾(١) وقوله : ﴿ الْمُلْكُ يومنا لله (١٠) والملك: مصدر « المملك » لا « المالك » .

يَدُه يَدَ غيره . ويقال للصبيُّ والمعتوه : « مالِك » ، لما كان ذلك لهما حُكماً وإن لم يكن لهما وأما « المالِك » : فهو الضابط للشيء المتصرف فيه بالحكم ، ومنه « مَلَكُتُ العجين » . و « الوكيل » : \_ وإن كان ضابطاً للشيء متصرفاً فيه \_ فإنه لا يقال له : « مالك » لما كانت

وحجة قارئه قولُه بـ عز وجل : ﴿ قُلُ اللّهُمُ مَالِكُ المَلْكُ فَهُمْ ﴿ تَفْسُو شَيْمًا ﴾ (٢٠) فجعل ﴿ الْكُلْكَ ﴾ مملوكاً . وقال : ﴿ وَالْأَمْرُ يومَئْدِ لللهِ ﴾ (١) وقوله : ﴿ يَوْمَ لا تَقْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسُ شَيْمًا ﴾ (٢٠) . فإن قيل : أبهما أبلغ ؟

قيلٍ : قال بعضهم : « مالك » أبلغ ، لأنه يقال : مالك الدراهم والحيوانات والريح ، ولا يقال

وقيل : « الملك » أبلغ ، لأنه لا يكون إلّا مع تعظيم . وهما مختلفان في الحقيقة ، فإن الْمُلِك : هو المتصرف بالأمر والنهي في المأمورين . والمالك : هو المتصرف في الأعيان المملوكة على أي وجه

فإن قبل: على أي وجه أضيف إلى اليوم ؟

قيل : أما « ملك» فعلى حد : ياسارق الليلة أهلَ الدار . في أنه اتسع للظرف فجعله مفعولاً

وإذا أنسيف إلى « الوقت » غيرُ الله تعالى فيقال : فلان مالك يوم كذا ، فإنما هو على تَجَوُّز وأما « مالك » : فعضاف إلى المفعول به ، لأنه تعالى هو موجده وضابطه .

(١) غانر: ١٦)

(١) الحج: ٥٦)

( T ) IL audi : 17

(٤)، (٧) الانفطار: ١٩ ﴿ يُوبِعُ لا تَحْلَكُ نَفْسَ لَنْفُسَ شَيْئًا وَالْأَمُو يُومَنَّدُ لَلْهُ ﴾ .

﴿ إِذْ قَالَ لَبْنِيهُ مَا تَعْبِدُونَ مِنْ بِعِدْي ﴾ (١) . والعبد على ضربين :

- عبد بالإيجاد والتسخير : وذلك يطلق على كل أحد ، وإياه عني بقوله تعالى : ﴿ إِنْ كُلُّ مَن في السموات والأرض إلَّا آتي الرحمٰن غُبْداً ﴾ ``

- وعبد على طريق التخصيص : وذلك قوله : ﴿ إِنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان ﴾(٢) . وقوله : ﴿ وعبادُ الرحمن اللهين واستثناهم إبليس بقوله : ﴿ وعبادُ الرحمن اللهين يشون على الأرض هَوْنا ﴿

الشهوة ، وعبد الطاغوت ، وقال تعالى : ﴿ وَمَنْ يَكُفُونُ بِالطَاغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ ﴾(٢٠ . وعلى فعلى الثاني : يصح أن يقال : فلان ليس عبدالله ، وعلى هذا قيل : فلان عبد الهوى ، وعبد  $^{(V)}$  .  $^{(V)}$  عليه السلام : « تعس عبد الدينار ، تعس عبد الدوهم

والاستعانة : طلب المعونة ، وهي ضربان : ضروري في الامر . وغير ضروري :

فالضروري : مالا يتم إنجاد الفعل من دونه ، وبوجوده يوصف الإنسان بالاستطاعة للفعل . وبعَدُمه يوصف بالعجز عنه وهي على القول المجمل أربعة :

الكاتب فإنه يحتاج إلى بُنْيَةٍ صحيحة ، وهي العضو . وإلى تصوُّر لها وهو : المعرفة . وإلى الله صحيحة للفاعل وتصوره للفعل ، وتأتي مادةٍ له وآلة يعمل به ، وذلك مُتَصَوّر في آلاتٍ : كالدُّواة والقلم . وإلى مادَّةِ توجِدُ الفعل فيها ، وهو الكاغد

وغير ضروري : وهو ما يصح إيجاد الفعل من دونه ، لكن ربَّما يكون فيه الصعوبةَ ، كمن يَقْصِيدُ مكاناً بعيداً فَيُعِيرُهُ صَلَديق له مركوباً ، فَيَسَهَّلَ عليه طريقه .

(١) البقرة : ١٣٢ (١)

الخبر إلى الخطاب به . وقيل : نصبه على المدح والعدول إلى الخطاب يكون في قوله : ﴿ إِياكُ وقريء : « مالك » \_ بالنصب \_ فقيل هو نداء (١٠ \_ فعلى هذا يقع في اللفظ عدول عن

قوله عز وجل : ﴿ إِنَّاكَ نَعْبُلُهُ وَإِنَّاكَ نَسْتُنَّعِينَ ﴾ :

الضمير المتصل إذا قُدِّم أو فُصِلَ بينه وبين المتصل به لا يَحْسُنُ النطقُ به مفرداً ، فضمّ إليه : قال بعض النحويين(٢) : « إِيَّاكَ » كُلُّهُ اسم واحد . وقال بعضهم(٢) : الكاف هو الاسم . و « إيا » : وصلَّة له . وهذان لا تنافي بينهما في الحقيقة ، لأن ذلك بنظرين مختلفين ، وذاك أن « إيًا» ، ليصير بذلك كلاما مستقلا »

إدخالهم الحروف بين الحرفين المتنافرين في التركيب ، لِعَلا يَقْدِيمُ التَّفُوهُ بهما . وذلك قد أشبع فمن قال : الضمير : هو الكاف ، فإنما اعتبر بذلك بعد انضمام « إيا » إلى الضمير والعرب كما أنهم يتحرون بالحروف المركبة إفادة المعنى ، فقد يأتون ببعضها تهذيباً للفظ وتحسيناً له ، بدلالة الكلام فيه في غير هذا الكتاب.

ألزمت . وهُ ضربت كما أتوا بـ « ذي » لما أرادوا الوصفُ باسم الجنس في نحو قولهم : « مَرْرَتُ برجل ذي مال » . وأتيَ بـ « الذي » لما أُريدَ أن توصَفُ المعرفة بالجُمَل . وعلى ذلك أتي بـ « مثل » مع « الكاف » لما لم يحسُن إدخالُ الكاف على الضمير ، فيقال : كَاكَ وَكُهُ . و « العبادة » : التذلل . ومنه : طريق معبَّد . وفي المتعارف . الاشتغالُ بالحدمة . قال تعالى : ف « إيا » : جُعِلَ وصْلَةً لتحسين اللّفظ بالضمير إذا قُدَّمَ للمّا لم يَحْسُن أن يُقال : لدّ

الأئمة المشهورين غير السبعة في سورة الحمد مما يوافق خط المصحف ويقرأ به ، ولم أقرأ به » .

(٧) الحديث أخرجه البخاري في كتاب الجهاد : باب الحراسة في الغزو في سبيل الله

(١) البقرة: ٢٥٦ .

ره) الفرقان: ٦٣) (٤) الحجر: ٠٤. ( ٢ ) الحجر : ٢١ . ٠ ٩٢ : ١ (٢)

<sup>(</sup> ١ ) قال مكي بن أبي طالب في كتاب « الابانة »/٩٠ ـــ ٩١ : « قرأ أبو صالح : « مالك يوم الدين » ابو حيوة « ملك يوم الدين » بالنصب على النداء من غير ألِف » وقد أورد ذلك تحت عنوان « ذكر اختلاف بألف والنصب على النداء . وكذلك قرأ محمد بن السَّميفع ، وهي قراءة حسنة . وقرأ شريح بن يزيد الحضرمي

<sup>(</sup> ٢ ) هو قول الكوفيين كما ذكره مكي بن ابي طالب في مشكل إعراب القرآن : ١١/١ .

<sup>(</sup> ٣ ) قال مكي في مشكل الإعراب : ١٠/١ : « وحكى ابن كيسان أن الكاف هو الاسم و « إيَّا » أتي بها لتعتمد الكاف عليها ، إذ لا تقوم بنفسها .

قيل : لأنه لو قال : إياك نعبد ونستعين ، لكان يصح أن يعتقد أن الاستعانة بغيره ، وكان إعادتُه أبلغ .

إن قيل : لِمَ قَدَّمَ العبادةَ على الاستعانة ، وحَقَّ الاستعانة أن تكون مُفَدَّمة ، إذ لا سبيل إلى عبادته إلا بمعونته ؟

قيل : قد قالوا : هو على التقديم والتأخير . وقيل : الواو لا يقتضي الترتيب . والوجه ــــ في ذلك ــــ أن الله تعالى علّم خلقه بذلك ان يُقَدِّموا حقَّه ثُمَّ يَسْأَلُوه ليكونوا مُسْتَحقينَ لِلإِجابة . وبجوز أن يكون قوله : ﴿ وَإِيّاكُ فَسَتَعِيسَ ﴾ : في موضع الحال ، نحو قول اا : ا. .

بأيدي رجالٍ لم يشيموا سيوفَهم ولم يكثر القتلى بها حيــن سُلُتِ‹›) فقوله « لم يكثر القتلى بها » : في موضع الحال .

قوله عز وجل: ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾:

الهداية: ذلالة بلُطْفِ. ومنه: الهديّة. و « هَوادي الْوَحْش » إنما هو: مُقَدِّماتُها ، لكونها هاديةً لسائرها . وخُصُّ ما كان دلالة بـ « فعلت » نحو: هديتُه الطُريق . وما كان من الإعطاء بـ « أفعلتُ » نحو: أهديتُ الطريق . وما كان من الإعطاء بـ « أفعلتُ » نحو : أهديتُ الهديتُ ولما تُصوِّرُ العروسُ على وجهين قيل فيه : هديتُ وأهديتُ وأهدوهم إلى صراط الجمعم ﴾ (١٠)، وقال تعالى : ﴿ كُتِبَ عليه أنّه من تؤلّاه فألّه يُضِلّه ويَههديه إلى عذاب السّعير »(١٠)؛

قيل : إن ذلك على حسب استعمالاتهم اللفظ على التَّهَكُم كما قال :

(١) البيت للفرزدق وهو في ديوانه : ١٣٩ . ومعنى « لم يشيموا » : لم يغمدوا .

( ۲ ) الصافات : ۲۳

· 1 ( )

فغير الضروري لا يمكن حصره ، ويصح التكليف من دون وحوده ، وهو المعبّر عنه بالتوفيق والتسهيل وتسميه العامة : سعادة الجَدِّ . وجودة البُخْت . وفي تيسير ودفع ضامه يستعمل في كثير من الأدعية .

فإذا ثبت هذه الجملة ، فالاستعانة بالله : طلب الأمرينُ . فبحصول الضروريات من المعاون يتوصل إلى اكتساب الثواب . وبحصول غير الضروريات منها يتسهّل علينا السلوك إليها .

إن قيل: كيف قال: « إياك نعبد » ولو قال: « نعبدك » كان أوجز منه لفظاً ؟

قيل : إن عادتهم أن يقدموا من الفاعل والمفعول ما القصد الأول إليه ، والاهتهام متوجه نحوه ، وإن كان في ذكر الجملة القصدان جميعاً . تقول : بالأمير استخف الجند ـــ إذا كان القصد الأول ذكر من وقع به استخفاف الجند ـــ والأمير استخف بالجند ـــ إذا كان القصد الأول إلى من أقدم على الاستخفاف بهم .

ولما كان القصد الأول \_ في هذا الموضع \_ ذكر المعبود دون الإخبار عن إيجاد عبادتهم ، كان تقديم ذكره أولى . وعلى هذا قوله تعالى : ﴿ أفغير الله تأمروني أعبد أيها الجاهلون ﴾(١) . وأيضاً ففي تقديم ذكر المفعول إشارة إلى إثبات الحكم المذكور ونفيه عن غيره ، تقول : إليك أفزع ، تنبيها أني لا أفزع إلا إليك ، وإذا قال : أفزع إليك ، فليس فيه هذا المعنى . وعلى هذا فستر ابن عباس فقال : معناه : لا تُوَخّدُ غيرُك .

وقال بعضهم: إنما نبه ــ تعالى ــ بتقديم ذكره أن يكون نظر العباد من المعبود إلى عبادتهم له، لا من العبادة إلى المعبود . وعلى ذلك فضل ما حكى الله عن نبينا ــ عليه السلام ــ إذ قال : ﴿ لا تحون إن الله معنا ﴾(٢) فنظر من الله تعالى إلى نفسه ــ على ما حكى عن موسى عليه السلام ــ حين قال : ﴿ إن معي رفي ﴾(٢) فقدم ذكر نفسه ، ونظر منها إلى ربه . إن قيل : لم كرّر « إياك » ؟ .

<sup>(</sup>١) الزمر: ١٤.

<sup>(</sup> ٢ ) التوبة: ٤٠ .

<sup>·</sup> ٦٢ : الشعراء : ٦٢ .

وتارةً إلى النبيِّ — عليه السلام — وتارةً إلى القرآن قال تعالى : ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُوآنَ يَهُدَي لِلنِّي هُي

وجل — ﴿ وهدوا إلى الطيب من القول وهدوا إلى صراط الحميد ﴾(٢) وقوله : ﴿ أولنك الذين هدى الله فَبُهُداهُم الشَّبل ﴾(٤) وقوله : ﴿ والذين جاهدوا فينا لَنَهْدِينَهُمْ سُبلنا ﴾(٤) وهذه إله الحديدة هي المعنيَّة بقوله : ﴿ وَتَجعل لَكُم نُوراً عَشُونَ بِه ﴾(٥) ، ويُصِبُّ أن تُنْسَبُ هذه الهدايةُ إلى الله ــــ عز وجل ـــ فيقال : هو آثرُهُم بها ، من حيثُ إنّه هو السبب في وصولهم إليها . ويُصرِحُ أن يقال : اكتسبوها من حيث إنهم توصّلوا إليها باجتهادِهم . فمن قصّدَ سلطاناً مسترفدا فأعطاه يَصرِحُ أن يقال : إن السُّلطان خَوْله . ويَصحُ أن يقال : فلان اكتُسَبه بِسَعْمِه ، ولانطواء ذلك على الأمرين ، قال تعالى : ﴿ والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم ﴾ (٢) . وقال : ﴿ إِنَّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات يهديهم ربهم بإيمانهم ﴾ (٢) فننَّه أن ذلك بجهدهم وثالثها : هداية يوليها صالحي عباده بما اكتسبوه من الخيرات . وهي الهداية المذكورة في قوله ـــ عز

وهذه الهدائية يَصِيعُ أن يقال : هي مباحة للعُقلاء كُلِّهِم . ويَصِيعُ أن يُقال : هي محظورة إلَّا على أوليائه ، لما كان في إمكان جميع العُقلاء أن يترشحوا لِتَناولها ، وَمِنْ قِبَلِ أنها لا يَسْهُل تُناولُها قبل أن يَتشَكَلُ الانسانُ بشكلٍ مخصوصٍ بتقديم عبادات .

وقد قال بعضُ المحققين : الهُدى مِن الله كثير ، ولا يُنْصِيرُهُ إِلَّا البَصِير ، ولا يعملُ به إلاَّ اليسير ألا ترى إلى نجوم السنماء ما أكثرُها ، ولا يهتدي بها إلَّا العُلماء . وقال بعضُ الأولياء : إن مُثَلَ

> والهداية : هي الارشادُ إلى الخيرات قولاً وفعلاً ، وهي من الله تعالى على منازل بعضُها يُرَّبُ على بعض ، لا يصح حصول الناني إلّا بعد الأول ، ولا النّالث إلّا بعد الناني : طَنْوَعاً . كالمشاعر الخمسة ، والقُوَّة الفكرية وبعض ذلك قد أعطاه الحيوانات ، وبعضُه خَصَّ به فأول النازل : إعطاؤه العبد القوى التي بها يهتدي إلى مصالحه : إما تسخيراً ، وإما وخيال قد دلفتُ له بخيال تحياة بَيْزهام ضرب وجياح(١)

وعلى ذلك ذلّ قولُه تعالى: ﴿ أعطى كُلُّ شيءِ خَلْقَه ثُمُّ هلك ﴾ . . . ، وقوله تعالى : ﴿ اللّذِي قَلْر فهلك ﴾ . . . . وقوله تعالى : ﴿ اللّذِي قَلْر فهلك ﴾ . . . وهذه الهداية : إما تسخير ، وإما تعليم . وإلى نحوه أشار بقوله تعالى : ﴿ وَأُوحِي لِمَا يَا وَقُلُهُ عَمَالًا : ﴿ بَأَنْ رَبَّكَ أَوْحِي لها ﴾ (٥) . وقال في الإنسان \_ بما أعطاه من العقل وعرفه من الرشد : ﴿ إِنَّا هَلَمْينَاهُ السّبِيلِ ﴾ (١) وقال : ﴿ وهَذَيناهُ التّحَمُو النَّهِ اللّهُمِي ﴾ (٨) . . . ﴿ وهَذَيناهُ التّحَمُو القمي على الهُمْدِي ﴾ (٨) . وْنَانِهَا : الهداية بالدُّعاء ويُعْلَمُ الأنبياء ، وإيَّاها عني بقوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْناهُم أَقِمَّةً يَهْدُونَ بَامُونَا ﴾ (^) ويقوله : ﴿ وَلَكُلُّ قَوْمٍ هَاهِ ﴾ (١٠) وهذه الهداية تُنْسَبُ تارةً إِلَى الله \_ عز وجل \_

الضرب الوجيع ، ومعنى « دلفت » : زحفت . والدليف : مقاربة الخطو في المشي . وانظر : نوادر ابي زيد : الشاهد فيه جعل الضرب تحية على الاتساع .. يقول : إذا تلاقوا في الحرب جعلوا بدلاً من تحية بعضهم البعض ( ١ ) البيت لعمرو بن معدي كرب كما في الكتاب : ١/٥٥٣ ــ ٣٦٦ ، ٢٦٩ ، وقال فيه الشنتمري : ١٥٠، والمقتضب: ٢٠/٢، ١٤/٢٤، والخصائص: ٢٦٨/١.

(٤) العنكبوت: ٦٩ ( ٢ ) الانعام : ٩٠

(١) الحج: ١٤: . ١ ) الأسراء : ٩ .

· ۲۸ : ما الحديد : ۲۸ . 17: Jack ( 1)

. ٩ : يونس (٧)

<sup>· · · · · · · · ( 1 )</sup> 

<sup>(</sup>٢) الأعلى: ٢.

<sup>(</sup>٤) النحل: ١٨.

<sup>(</sup>٥) الزلزلة:٥)

<sup>(</sup>٦) الانسان: ٢.

<sup>.</sup> ۱۷ : فصلت ( ۸ ) (٧)البلد: ١٠

<sup>(</sup>٩) الأنباء: ٢٢.

الثاني : قيل : وَفِقْنَا لِطَرِيقَةِ الشُّرع .

الثالث: احرسنا عن استغواء واستهواء الشهوات ، واعصيمنا من الشبهات

الرابع : زدنا هُدئ استنجاحاً لما وَعَدْتَ بقولك : « وَمَنْ [ يُؤْمِن بالله ] يَهْدِ قَلْبُه »﴿\*

وقولك : ﴿ والذين اهتدوا زادهم هدى ﴾ ``

الخامس: قيل : علمنا العلم الحقيقي ، فذلك سبب الخلاص ، وهو المعر عنه بالنور في قوله تعالى : ﴿ يهدي الله لنوره من يشاء ﴾ ٢٠٠

السادس: قيل: سؤال الجنة ، لقوله تعالى : ﴿ والله ين قتلوا في مسيل الله فلن يضل أعمالهم سيهديهم ويصلح بالهم ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ إِن الله ين آمنوا وعملوا الصالحات يهديهم ・などいのであれた

فهذه الأقاويل اختلفت باختلاف أنظارهم إلى أبعاض الهداية وجزئياتها . والجميع يصح أن يكون مراداً بالآية ، إذ لاتنا في بينها . وبالله التوفيق .

وقوله: ﴿ الصراط المستقيم ﴾ يقال: الصراط، والسراط، والزراط. والأصل: من سرطت الطعام ، وزردته : إذا ابتَلَعته . وسقى الطريق بذلك تصورًا انه إما أن يبتلعه سالكُه ، أو يبتلع هو سالكه . ألا ترى أنه قيل : فلان أكَلتُهُ المفازة \_\_ إذا أَضْمَرْتُه أَو أَهْلَكتُه .

وأكُلُ المفازة \_\_ إذا قطعها \_\_ وعلى هذا النحو قال :

رَعَتْهُ الفيافي بعدما كان حِفْبَةً رَعاها ومامُ الرَّوْضِ يَنْهَلُ سَاكِبُهُ(٥)

· ١١ : التعاين ( \* )

( ۲ ) النور : ۲۰ .

(١) عمد: ١٧)

( ۲ ) محمد : ٥ .

( ٤ ) يونس : ٩ .

( ٥ ) البيت لأبي تمام وهو في ديوانه بشرح الخطيب التبهيزي : ٢٧٢/١ وقد قال في شرحه : المعنى أنه قُطِعَت عليه القفار من الأرض فهزُل بعدما كان سميناً ، فكأنها رغثهُ بعدما رعى نبتَها .

هداية الله مَع الناس كَمُثَلِ سَيْلٍ مَرَّ على **فلاتٍ ﴿ وَعُدران ﴿ ﴾ فيتناولُ كُلُّ قَلْتٍ منها بقدر سعته** ، تُم تلا قوله : ﴿ أَفْزِل مَنَ السَّمَاءُ مَاءً فَسَالَتَ أُودِيةً بَقَدُرِهَا ﴾ (٣) . وقال بعضهم : هي كمطر أتى على أرضين فننتفع كل أرض بقدر ترشيحها للانتفاع .

والمنزلة الرابعة من الهداية : التمكينُ من مُجاورتِه في دارِ الخلد . وإيَّاها عني الله تعالى بقوله : ﴿ ونزعِنا ما في صدورهم من عَل تجري من تحتهم الأنهار ، وقالوا الحمد الله الذي هدانا

لقوله تعالى : ﴿ وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم ﴾ (١٠) .

وقال \_ في الأنبياء \_ : ﴿ وجعلناهم أئمة يهدون بأمونا ﴾ (١) . فقوله : ﴿ اهْدنا الصراط المستقيم ﴾ : فُستر على وجوه بحسب أنظارٍ مُحْتَلِفَةٍ إلى الوجوه المذكورة :

الأول : انه عني الهداية العامة ، وأمر أن ندعُو بذلك ، وإن كان هو قد فَعَلَه لا محالة ، ليزيدنا ثواباً بالدُّعاء، كم أمرنا أن نقول « اللَّهُمَّ صَالَّ على محمد ».

(١) قال في المعجم الوسيط: « القُلْتُ » : التُّقرة في أرض وبدن ، يقال : قُلْتُ السُّيل : للحفرة في صمخرة

( ٢ ) الغدران : جمع « غدير » وهو : القطعة من الماء يغادرها السُّئيل . يستنقع فيها ماؤه ... جمعها : « قلات » .

· 17: Jejl ( \* )

(٤) الأعراف: ٢٢.

. ٥١ : القصص : ٥١ )

(٦) البقرة : ٢٧٢ ) ٠ ٨١ : النمل : ٨١ ،

· ١٥ الشورى : ١٥ .

· ٧٣ : الانبياء : ٢٣ )

اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ﴾(١) \_\_ الآية \_\_ فجعل ثلاتهم مصطفين ولكون بعض الطرق أقرب من بعض ، قال عليه السلام في قوم : ﴿ إنهم يدخلون الجنة قبل آخوين بكذا . \* يدرر)

قوله عز وجل: ﴿ صراط الذين أنعمت عليهم ﴾:

الإنعام : إيصال الإحسان إلى الغير . والنّعمة ـــ يقال فيما يرتضيه العقل وإن كان كريه المحتمل ـــ والنّعمة ـــ يقال فيما يستلذه الهوى . وإن كان كريه العاقبة ـــ هذا هو الحقيقة ، وإن كان قد يعد الانسان سوء تصوره بعض ما يستذله هواه نعمة ، وإن كان وخيم العقبي .

ونعمة الله ، وإن كانت لا تحصي ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِنْ تَعَدُّواْ نَعْمَةُ اللَّهُ لَا تَحْصُوهَا ﴾(٢)

فهي بالقول المجمل ضربان:

دنيوي وأخروي.

فالدنياوي : ضربان : موهبي ومكتسبي .

فالموهبي: ثلاثة:

- اشرفها : العقل وقواه من الفهم والحفظ والفكر والنطق

\_ ثم البدن وقواه من الصحة والقوّة والجمال والكمال .

— ثم ما يكنفه من خارج المال والجاه والأقارب والأصدقاء .

وأما المكتسب فأربعة:

ا الحكية .

( ٣ ) العله يريد بذلك مثل الروايات التي ذكرها الترمذي في كتاب الزهد : ٣٦/٤ – ٣٧ والتي منها :
 عن أبي هريرة قال قال رسول الله عليها : « يدخل فقراء المسلمين الجنة قبل أغنيائهم بنصف يوم وهو خصمائة عام » وقد علن عليه الترمذي بقوله : وهذا حديث صحيح . وانظر بقية الروايات في كتاب الزهد .
 ( ٣ ) النحل : ١٨ .

ويقال : قتل أرضاً عالِمُها . وقتلت أرض جاهلَها . وسمي الطريق : « اللَّقَم » و « الملتَقم » ــ على هذا النحو ـــوذلك في معنى : « الملقوم » كالنقض والرفض في معنى « المنقوض » و « المرفوض » .

و «المستقم»: القائم بالقسط . قال أمير المؤمنين علي : صراط إذا اعوج الموارد مستقيم

وذلك قد تصور على وجهين :

أحدهما: انه إشارة إلى أن الطريق المستقيم [واحدة] بإضافتها إلى طرق. ١٠ الضلال الكثيرة ١٠٠٠ . وعلى هذا قال تعالى : ﴿ وان هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفوق بكم عن سبيله ﴾ ٢٠ . وروي أن النبي \_ عَلِيْكُ قال :

« ضرب الله مثلاً صراطاً مستقيماً ، وعلى جنبتي الصراط ستور مرخاة ، وعلى رأس الصراط داغ يقول : ادخلوا الصراط ولا تعوجوا » ثم قال : « الصراط : الإسلام ، والستور المرخاة : محارم الله . وذلك الداعي : القرآن »(،) .

وعلى هذا فسرت الآية : فقيل : الصراط المستقيم : القرآن . وقيل : الإسلام وقيل : سنة النبي عليته وهذا كله إشارة إلى شيء واحد وإن اختلفت العبارات .

والثاني : أن طرق النجاة بإضافة بعضها إلى بعض كثيرة ، لكن بعضها أقصد ، وبعضها أبعد . وأقصد الطريق : المستقيم الذي هو طريق السابقين دون طريق المقتصدين الظالمين ، وإن كانا مؤديين إلى النجاة أيضاً ، لكنهما أبعد . ألا ترى أنه قال تعالى : ﴿ ثُم أُورثُنا الكتابِ اللَّذين

قه ( ۲۸٦٣ ) في الأمثال باب رقم ( ١ ) وقال : هذا حديث حسن غريب .

<sup>(</sup>١) كما في « ئح » وفي « خ » : 'طريق .

<sup>(</sup>١) كا في « ع » وفي « خ » : كثيرة .

<sup>(</sup> ٣ ) الأنعام : ١٥٣ . ( ٤ ) أخرجه أحمد في مسنده ٤/١٨٢ من حديث النواس بن سمعان وإسناده صحيح . وأخرجه الحاكم في مستدركه ٣١٨/٣ ، وقال : صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي . وأخرجه النرمذي بلفظ قويب منه تحت

وضرب غير ضروري ، وقد يكون تارة نافعاً في بلوغ المقصود ، وتارة ضارًا فيه ، نحو المال والحمال ، ولذلك لا يقال في المال : إنه نعمة على الاطلاق ، لأنه قد يكون نعمة لزيد ، ونقمة على عمرو . ولهذا قيل : رب مغبوط بأمر وهو داؤه . ومرحوم لأمر هو شفاؤه . ولذلك قال بعض الصالحين : يامن منعه عطاء . وقال آخر : يامن لا يستحق بمنعه الشكر سواه . وعماد ذلك كله في إيصالنا إلى المقصود من نعيم الآخرة — توفيق الله عز وجل - فقد قيل لبعض الحكماء : ما الذي لا يستغني عنه في كل حال ؟ فقال : التوفيق .

إذا ثبت معرفة أنواع النعم ، علم أن قوله تعالى : ﴿ اللَّهٰ يَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهُمْ ﴾ : يعني به من سهلت عليهم طريق الفوز بإعطائهم ما يَكنهم منه ، ومنعهم ما يثبطهم عنه .

ومن المفسرين من قال : أراد به عرفهم مكائد الشيطان وخيانة النفس .

ومنهم من قال : عني الإنعام عليهم بالعلم والفهم .

وكل هذا أبعاض للحكمة . فالوجه : أن يجري ذلك على العموم في كل ما صح أن يكون نعمة بدلالة قوله تعالى : ﴿ وأسبغ عليكم نعمهُ ظاهرة وباطنة ﴾‹‹› .

وهؤلاء المنعم عليهم : المعنيون بقوله تعالى : ﴿ أُولُفُكُ اللَّهِ عَلَيْهِم مِن النَّبِينِ مِن

فرية آدم وممن حملنا مع نوح ﴾\\\ الآية . وقوله عز وجل : ﴿ غير المفضوب عليهم ولا الضالين ﴾ :

أصل « الغضب » : غليان دم القلب إرادة الانتقام . ومبدأ الغضب : انفعال مكروه بدلالة قوله عليه السلام : « إن الغضب من الشيطان ، وإن الشيطان خلق من الناو »(٣). وقال عليه السلام : « اتقوا الغضب فإنها جحرة توقد في قلب ابن آهم . ألم تروا إلى انتفاخ أوداجه ، عليه السلام : « فمن وجد من ذلك شيئاً فليلزم الأرض »(١).

عدالة في نفس الإنسان، ، وذلك بأن يجعل هواه تابعاً لعقله .

وعدالة بين العبد وخالقه ، وذلك في توفية حق العبادات .

وعدالة بين كل إنسان وغيره في المعاملات.

وهذه الأربعة ينطوي عليها العبادة المأمور بها في قوله : ﴿ وَمَا أَمُووَا إِلَّا لَيْعَبِدُوا اللَّهُ مُخْلَصِينَ لَهُ

الدين ﴾(١) . وأما الأخروي : فرضى الخالق . ومعاشرة الملائكة . وبقاء الأبد . والغنى عن كل حاجة إلا إليه - ال

وعلى ذلك دلّ قوله تعالى : ﴿ وأعلّه لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً ذلك الفوز العظيم ﴾(١) . وقوله تعالى : ﴿ إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولتك هم خير البوية . جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً رضي الله عنهم ورضوا عنه ﴾(١) . فالنعمة الحقيقية التي لا غناء عنها ، ويقال لها : الخير المطلق هي الأخروية .

ضرب هو نافع ضروري في الايصال إلى الخير المطلق ، وهي المكتسبات ، فإنها ضرورية فيه ، إذ لا يمكن الوصول إلى نعيم الآخرة إلا بها أو ببعضها ، ولذلك قال تعالى : ﴿ لَمُ تَعَالُوا الْهُو حتى تنفقوا مما تحبون ﴾(٢)

ーでく

<sup>.</sup> ۲۰ : لقمان ( ۱ )

<sup>(</sup> ٢ ) مريم : ٥٨ . ( ٣ ) أخرجه ابو داود تحت رقم /٤٧٨٤/ في الأدب كما أخرجه احمد في مسنده /٤/٢٧٢ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي من حديث طويل عن ابي سعيد الحدري تحت رقم /١٩١/ في كتاب الفتن ٤/٣/٤ — ٤٨٤ — كما أخرجه أحمد في مسنده : ٣/٩١ ، ٣١ .

<sup>-</sup> والعفة وعنها يصدر الجود.

<sup>-</sup> والنجدة . وعنها يصدر الصبر .

<sup>-</sup> والعدالة . وهي ثلاث :

<sup>.</sup> ١) البينة: ٥)

<sup>(</sup>١) التوبة . ١٠٠

<sup>(</sup>١) آلينة: ٧ – ٧.

<sup>.</sup> ٩٢: أل عمران : ٩٢

الصعوبة علم أنه ليس كل ضلال وخطأ يستحق به العقاب الدائم . بل كما قد يسمى أكبر الكبائر ، نحو : الكفر ضلالاً وباطلاً وخطأ ، وقد يسمى بذلك أصغر الصغائر . فإذا ثبت أن كل عدول عن الغرض والمقصود يقال له خطأ وضلال ، وأن الصواب في نهاية

﴿ فعلتها إذاً وأنا من الضالين ﴾ (٢). ويعبر عن الخيبة بالضلال والغيُّ والخطأ كما قال في ﴿ وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين ﴾(٢) . وقد يعبر عن سوء الاحتيار بالضلال نحو قوله : موصوفاً بهما فقد يتقارب الوصفان حداً ، وموصوفاهما متباعدان . فغرض الضلال والخطأ عريض ، والتفاوت بين أدناه وأقصاه كثير . ولذلك قال تعالى للنبي — عليه الله في ووجدك ضالاً فهدى ﴿' أي : وجدك غير مهتد إلى ما سيق إليك من النبوة والعلم ، ونحو قوله : فلا يجب أن يشككنا مشكك إذا رأينا بعض الأولياء موصوفاً بضلال وخطأ ، كما رأينا الكافر الكفار : ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي صَلَالُ وَسَعُو ﴾'' .

فإذا ثبت ذلك ، فقد روي عن النبي \_ عَلِيْكُه \_ أنه قال : « المعضوب عليهم » \_ ههنا : اليهود . و « الضالين » : النصارى . ودل على ذلك قوله في اليهود : ﴿ من لعنه الله وغضب عليه ﴾(°) وقوله في النصارى : ﴿ ولا تتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيرًا وضلوا عن سواء السيل الهدا

رقم/٤٤، ٣٠ في الأقضية عن عمرو بن العاص رضي الله عنه قال قال رسول الله \_ عَلِيْكِيم : « إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران ، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أجر » وأخرجه الترمذي تحت رقم /١٣٢٦ في ع ( \* ) أخرجه البخاري ٣ //٢٨ في كتاب الاعتصام ومسلم في الأقضية تحت وقم ٢١٧١ ، وأبو داود تحت لأحكام والنسائي في القضاء ٨/٤٢٨ عن أبي هويرة .

(١) الضحى: ٧. (٢) آل عمران: ١٦٤، والجمعة: ٢.

( ۲ ) الشعراء : ۲۰

(٤) القمر: ٤٧.

والغضب: و « الغم »: توران النفس \_ وهما من أصل واحد \_ إلا انه متى كان معهُ الطمع في الوصول إلى الانتقام كان غضباً وإذا كان معه الطمع في الوصول إلى الانتقام كان غضباً وإذا كان معه الطمع كان غمّاً . فإذاً : الغم والحزن : هما ما ينال الإنسان ممن فوقه . والغضب ممن دونه ، فيختلفان بالإضافة لا بالذات . ولهذا قال بعض المحدثين : فعزن كل أخي حزن أخو الغضب .

قد تقدّم ان الصفاتِ ـــ التي مبدؤها انفعالات ، ومنتهاها فعْمل ـــ متى وصف الباري تعالى به أريد به المنتهى دون المبدأ . فإذا المراد بالغضب في صفته تعالى : إرادة الانتقام . وعلى هذا فسر فإذا ثبت ذلك ، فالغضب من الصفات التي لو خلينا ومجرد العقل مُ لُمَجُوَّز وصفَ الباري عز وجل بها ، لكن أطلقنا عليه ذلك لمَّا جسَّرنا السمعُ وفسحَ لنا الشُّرُّ عُ على معنى صحيح هو أنه

من العقاب. . وقال بعضهم : هو استجازة البطش لاستنكار أمر . وقال بعضهم : هو الانتقام . فقال بعضهم : هو إرادة الانتقام . وقال بعضهم : هو ذم العصاة وقال بعضهم : هو جنس

وأما الضلال والخطأ : فالعدول عن الصراط المستقيم وعن الصواب ، سواء كان العدول عن ذلك عمداً أو سهواً ، وسواء كان يسيراً أو كذيراً . وهده التفاسير عنهم متقاربة لنظرهم منه إلى منتهى الغضب دون مبدئه.

والصواب من الشيء يجري [ بجرى المقرطس ](اكمن المرمي في أنه هو الصواب . وياقيه ضلال وخطأ ، ولهذا قال الحكماء : كوننا أخياراً من وجه . وكوننا أشراراً من وجوه كثيرة . ولهذا روي عن بعض الصالحين أنه رأى النبي \_ عليلية \_ في منامه ، فقال له : ما الذي شيبك يارسول معك ١٠٤١)، ولصعوبة الصواب وكونه واحداً، قال عليه السلام: « استقيموا ولن تحصوا »(٢) ، وعلى هذا النظر قال : « من اجتهد فأصاب فله أجران ومن اجتهد فأحطأ فله الله \_ حيث قلت شيبتني هود وأخواتها \_ ؟ فقال : مثل قوله ﴿ فاستقم كما أمرت ومن تاب

 <sup>(</sup>١) في الأصل: القرطاس، والتصحيح من كتاب « المفردات » للمؤلف . والمقرطس: المصيب في رميه .

<sup>(</sup> ٣ ) أخرجه أحمد في مسنده : ٥/٧٧٧ ، ٢٨٠ ، ٢٨٧ وابن ماجه في الطهارة : ٤ والدارمي في الوضوء : ٢ والموطأ في الطهارة : ٣٦. · 117:30 ( T )

قوله : «غير المغضوب عليهم» زلة عظيمة في النحو ، وقال : ذكر « المغضوب » بلفظه المفرد ، وهو يعني الجماعة قال : إلّا أن هذا يجوز في سعة الكلام . وخفي عليه ان المتعدّي بالجار يدخل التثنية والجمع على الضمير المتصل به دون لفظ المفعول .

وقوله: « آمين »: قيل: هو اسم الفعل، كصيه، وليه. ومعناه: استجب \_ وذلك عن الحسن \_ وإليه ذهب الأخفش ويدل على كونه اسم فعل ما روي ان موسى كان يدعو وهارون \_ عليهما السلام \_ كان يؤمن، فقال تعالى: ﴿ قد اجيبت دعوتكما فاستقيما ﴾(٢) فكما أن قول موسى: ﴿ وبنا اطمس على أموالهم ﴾(٢) الآية جملة وكذلك قول هارون: آمين: جملة من حيث المعنى.

وقال مجاهد وابن جبير وجعفر بن محمد : هو اسم من اسماء الله \_ عز وجل \_ وقال أبو علي ا الفسوي : تأويل ما قالوه : إن هذا الاسم لما تضمن الضمير المرفوع ، وهو ذكر الله ، قالوا : هو اسم الله ، لا أن الكلمة كما هي : اسمه .

وما روي عن أمير المؤمنين — عليه السلام — قال : آمين : خاتم رب العالمين ختم به دعاء عبده . فقد قيل : إن ذلك ليس بتفسير لآمين ، وإنما هو وصف له .

ومن قال : آمين بالمممد : فقد قال الأخفش : هو اسم أعجمي نحو « حاميم » . وقال محمد بن يزيد : هو على مثال عاصين ، وليس يعني أنه جمع ، ولا أن النون فتحت كم فتحت في « عاصين » ، وإنما يريد : أن لفظه كالفظه ، وقيل إن الألف : زيادة للمد ، نحو : « ينباع » و « انظور » في : « ينبع » و « انظر » .

> إن قيل : كيف فسر على ذلك ، وكلا الفريقين ضال ومغضوب عليه ؟ قيل : هو كذلك ، لكن خصّ تعالى كُلُ فريق منهم بصفة كانت أغلب عليهم ، وإن شاركوا

غيرهم في صفات ذم . إن قيل : ما الفائدة في ترادف الوصفين ، وأحدهما يقتضي الآخر ؟

قيل: إن اقتضاء أحدهما الآخر من حيث المعنى ، وليس من شرط الخطاب ، أن يقتصر في الأوصاف على ما يقتضي وصفاً آخر دون ذلك الآخر . ألا ترى أنك تقول : « حي ، سميع ، بصير » ، والسمع والبصر يقتضي الحياة . ثم ليس من شرط ذلك أن يكون ذكره لغواً . وإنما ذكر «غير المغضوب عليهم » ، لأن الكفار قد شاركوا المؤمنين في إنعام كثير . فبيّن بالوصف أن المراد بالدعاء ، ليس هو النعم العامّة ، بل ذلك نعمة مخصوصة .

وقوله «غير» \_ إذا خفض: فصفة، ويصح أن يوصف ما فيه الألف واللام، ويدل على الجنس ب «غير» و « مثل» وأخواتها ، لكونه قريباً من النكرة. ولا يصح أن يوصف به ما فيه الألف واللام ودلّ على العهد، ولا سائر المعارف.

ويجوز حفضه على البدل: وإذا نصب: فحال: إما من الضمير في «عليهم» أو من « الذين » . قال الأخفش: وبصح أن يكون استثناء ( ) . ولم يجوز ذلك الفراء ( ) ، لأن الاستثناء لا يعطف عليه بـ « لا » ، لا تقول : رأيت القوم إلا زيداً ولا عمرواً . قال أبو علي الفسوي — رحمه الله — : من جعله استثناءً فإنه يقول : أدخل عليه « لا » — حملاً على المعنى ، لأن معنى قولهم : « أتاني القوم إلا زيداً » : أتوني لا زيداً . وتجعل « لا » زائدة . وزل أبو علي الجبائي في

(١) يونس : ٨٩ . (١) يونس : ٨٨ .

<sup>(</sup>١) قال الأخفش في معاني القرآن: ١٨/١ « وقد قرأ قوم « غيرَ المفضوب عليهم » جعلوه على الاستثناء الخارج من أول الكلام في الخارج من أول الكلام بي الكلام في الخارج من أول الكلام بي الكلام في المقة أهل الحجاز فإنه ينصب ، يقول : ما فيها أحد إلا حماراً . وغيرهم يقول هذا بحنزلة ما هو من الأول فيرفع . فذا يجرّ « غير المفضوب » في لفته . وإن شئت جعلت « غير » نصباً على الحال لانها نكرة والأول معرفة ، وإنما جرّ لتشبيه « الذي » بـ « الرجل » وليس هو على الصفة بحسن ، ولكن على البدل نحو : « بالناصية .

<sup>(</sup>٢) انظر قول الفتراء في معاني القرآن : ١/٨.

p 95

#### عررة البقيرة

والقول في ذلك: ان حروف التهجي قيل: ثمانية وعشرون. وقيل: تسعة وعشرون. وهذا الخلاف من حيث إن « الألف » حرف لا صورة له في اللفظ حتى قال بعض الناس: الألف وقيل: إن الله تعالى جعل هذه الحروف طبقاً للعدد الذي هو أصل العلوم، ولو توهم ارتفاعه وقيل: إن الله تعالى جعل هذه الحروف طبقاً للعدد الذي هو أصل العلوم، ولو توهم ارتفاعه ارتفع سائر العلوم لأن عقود الأعداد ثمانية وعشرون: آحاد وهي تسعة. وعشرات: وهي تسعة. ومائات وهي تسعة.

وأما « لام الألف »: فمركب من حرفين ، ولا اعتداد به في حصر المفردات . وقد قال بعض النحويين : إن ذلك يجب أن يقال : « لا » ، وذاك أنهم لما أرادوا تعريف صورة لفظ الألف مفردة ، ولم يكن سبيل إلى النفوه به مفرداً ، إذ لا يكون إلا مَدّةً ، ضمّ إليها اللام ليكن النطق به . وخصّ بذلك اللام ليكن النطق

وهي ثمانية وعشرون إلى غير ذلك من العجائب.

فإذا ثبت ذلك فقد قيل : إن السور التي ذكر في أوائلها هذه الحروف تسع وعشرون ، وجعل ذلك تنبيهاً على عدد حروف التهجي \_ إذا عدّ فيها الألف \_ وقد ذكر هذه الحروف مفردة وثنائية إلى الخماسية تنبيهاً أن الكتاب المنزل على رسوله مركب من كلماتهم التي أصولها : إما مفرداً ، وإما ثنائياً \_ إلى الحماسي \_ وأن أصول أبنية كلامهم لا يتجاوز ذلك .

وجاء ثلاث سور مفتتحة بمفردات ، وتسع سور بالثنائيات . وثلاث عشرَة سورة بثلاثيات . وسورتان برباعيات . وسورتان بخماسيات وذلك « ص » و « ق » و « ن » و « طه » و « يس » و « طس » . وست من الحواميم ، و « الم » في ست سور و « الر » في خمس سور . و « طسم » في سورتين و « الم » و « المص » و « كهيمص » و « حم عسق » سور . و « طسم » و « حم عسق »

مرر . و ... الثلاثي اكثر تنبيها أن اكثر تراكيب كلامهم الثلاثي . وباقيها أقل . وإلى اللاثي اكثر تنبيها أن اكثر تراكيب كلامهم الثلاثي المستعملة : ثلاثة عشر : منها للاسماء المستعملة وذلك : « فعل » كفلس . و « فعل » كففل . و « فعل » كقد . و « فعل » كعمل . و « فعل » كعمل . و « فعل » كعمل . و « فعل » كمين ، و ( فعل ) كابل ، كجمل . و « فعل » كعمل . و « فعل » كليب و « فعل » كليب و « فعل » و « فعل

قوله — عز وجل — : « الم » : اختلف الناس في الحروف التي هي في أوائل السورة ، فقالوا فيها أقوالاً جُلُها مراد باللفظ وغير منناف على السبر ، لكن بعضها مفهوم بلا واسطة ، وبعضها مفهوم بواسطة . فنقول — وبالله

إن المفهوم من هذه الحروف \_ الأظهر بلا واسطة ما ذهب إليه المحققون من أهل اللغة ، كافتراء (١) وقطرب (١) و هو قول ابن عباس وكثير من التابعين على ما نبينه من بعد \_ وهو أن هذه الحروف لما كانت هي غنصر الكلام ومادته التي تركب منها ، بين تعالى أن هذا الكتاب من هذه الحروف التي أصلها عندكم ، تنبيها على إعجازهم ، وأنه لو كان من عند البشر لما عجزتم مع تظاهرة \_ عن معارضته .

(١) هو أبو زكريا يحيى بن زياد بن عبدالله بن منظور الديلمي ولد بالكوفة سنة ١٤٤ هـ وكان زعيم الكوفيين بعد الكسائي ولقب بالفرّاء لأنه كان يفري الكلام ، أي : يحسن تقطيعه وتوصيله .. توفي سنة /٢٠٩/ هـ له از بالتربيّا

« معاني القرآن » وكتب أخرى كثيرة .

( ٣ ) هو أبو محمد علي بن المستنير بن أحمد نشأ بالبصرة ، ولم تذكر المصادر تاريخ ولادته ، بل ذكرت تاريخ وفاته وهو سنة ٢٠٦ هـ .. تتلمذ على يدي سيبويه وهو الذي اطلق عليه لقب « قطرب » إشارة إلى الدوية التي تدب ولاتزال تفتر لما كان من إقبال أبي على دروس سيبويه يسبق إليها غيره من طالبي العلم ، فكان يكر حتى قال له أستاذه يوماً : « ما أنت إلا قطرب ليل » من مؤلفاته : معاني القرآن — المجاز في القرآن — المحدين في تشابه القرآن — الأمتاق — الأشتقاق — الأصوات المثلثات — الأضداد — القوافي الد على الملحدين في تشابه القرآن ـ خويب الحديث — الاشتقاق — الأرمنة .. » .

( ۲ ) فصلت : ۲۲ .

وهي تسعة يجمعها « لن يقطع أمر ».

إ رخوة ](١) وهو : أحد وعشرون ، إذا سقط منها الألف فنصفها عشرة يجمعها « حمس على والشديدة : وهي ثمانية بجمعها « أجَدْتَ طَنَقَك » ذكر نصفها ويجمعها « أقطك » وباقيها والمهموسة: وهي: ما ضعف الاعتاد على منبعه، وذلك عشرة يجمعها: « ستشحثك خصفه » ذكر منها في هذه الأربعة عشر نصفها ، وهي ما يجمعها : « صه حسك » .

واللينة حرفان ـــ سوى الألف-: الواو والياء(٢) وفي هذه الأربعة عشر أحدهما : وهو : الياء .

ستة يجمعها « اهطمين » وترك باقيها . وانما لم بجر مجرى غيرها في أن ترك منها الألف ثم نصف ، بل زيد لأمر اختصّ بباب البدل ، وهو أن الألف في باب البدل أكثر من سائر الحروف ، فلم يجز وحروف البدل اثنا عشر حرفاً \_ فيما ذكره سيبويه-يجمعها : « اجد طويت منها » : ذكر منها والمطبقة أربعة: ص ، ض ، ط ، ظ . ذكر اثنان منها ، وهي : الصاد ، والطاء . الاحلال بها في باب الابدال.

وأما على غير طريقة سيبويه(٢) ، فقد بلغ حروف البدل ثمانية عشر ، فعد فيها اللام بدلاً من النون في «أصيّالان »(٤) و « الصاد » تبدل من « السين » في « الصراط » و « الثاء » من

( ١ ) زيادة يقتضيها السياق ، ويلاحظ أنه جعل مع الرَّخوة ما بين الشديدة والرخوة وهي المجموعة في قوله « لم

قبلها فتحة ، والياء الساكنة التي قبلها فتحة ، وإنما سميتا بذلك لأمهما يخرجان في لين وقلة كلفة على اللسان ، لكنهما نقصتا عن مشابهة الألف لتغير حركة ما قبلهما عن جنسهما فنقصتا المدّ الذي في الألف ، وبقي فيهما ( ٢ ) قال مكي بن الي طالب في كتابه « الرعاية لتجويد القراءة » : حرفا اللين : وهما : الواو الساكنة التي

ر ٤ ) قال في « الممتع » : وأبدلوا اللام من النون في « أصيلان » تصغير ،« أصلان » فقالوا : « أصيلاناً » ( ٣ ) قال ابن عصفور في « الممتع » ١٠٠/١ : وزاد بعض النحويين في حروف البدل: السين والصاد تنقسم قسمين : قسم الابدال فيه مراد به تقريب الحرف من غيره ، فبابه أن يذكر في البدل الذي يكون بسبب والزاي والعين والكاف والفاء والشين .. والسبب في أن لم يذكر سيبويه هذه الحروف السبعة في حروف البدل أنها الادغام لأنه يشبهه .. وقسم : الابدال فيه قليل جداً أو في لغة بعض العرب فلم يعتبو » . اللين لسكونهما فسميتا بحرفي اللين.

وأما في الأفعال : فإن الفعل في الأصل أن يبني للفاعل ويسند إليه دون المفعول وأما التسعة الثنائية ، فتنبيها أن ما جاء من الكلم على حرفين تسعة أضرب : ولم يعتد بـ ﴿ فَعِلَ ﴾ : أما في الأسماء ، فلأنه لم يوجد ما يعتد به

\_ ئلائة للحروف : « ان » و « من » . وهذا إذا جَرُّ بِهِ .

— وثلاثة للأسماء : « من » و « إذ » وهذا إذا رَفَع به .

وأما الثلاثة المفردة : فتنبيهاً أن الحروف ثلاثة أضرب : مفتوح ومكسور وساكن ، نحو : له وبه ، — وثلاثة للأفعال في الاستعمال ، نحو « قل » و « بع » و « خف » .

وأما الرباعيان والخماسيان ، فتنبيها أن لكل واحد منهما ساكن أصلاً ، وملحقاً به . أما الأصل : فكجعفر وسفرجل وأما الملحق بهما : فكقرد ، وحجنكل .

قاربه ، ويدغم ما قاربه فيه ، ومن حروف اللقلقة ، ومن الحروف التي للعرب دون العجم ، من كل وما ليس بشديدة ، واللينة ، والمطبقة ، وحرف البدل ، ومالا يصبح فيه الإدغام ، ومالا يدغم فيما على حكم عجيبة . ولما خص نصفها بالذكر أورد فيها من الحروف الجهورة والمهموسة والشاديدة واقتصر من حروف التهجي على النصف منها \_ وهو اربعة عشر حرفاً من غير تكرير \_ لتدل ذلك ما هو زوج واحتمل التنصيف فإنه أخرج نصفه ، ومن كل ما هو فرد لا يحتمل التنصيف نصَّفه بإسماط حرف أو زيادة حرف.

تسعة عشر حرفاً يجمعها: زاد ظبي غنج لي ضموراً إذ قطع (١). أسقط منها الألف الزائدة التي قيل فيها: انه لم يعتد بها من حيث لا تكون إلا مَدّةً، وذكر نصفها في هذه الأربعة عشر (١)، من ذلك : الحروف المجهورة : وهي ما أشبع الاعتاد على منبعه ، ولم يجر معه النفس . وهي وأما الحروف الذلقية والحلقية ، والزوائد ، فقد زيد فيها على النصف بخاصية فيها :

<sup>(</sup>١) وهي : الزاي ، والدال ، والظاء ، والباء ، والياء ، والغين ، والنون ، والجيم ، واللام ، والياء ، والضاد ، والميم، والواو، والراء، والذال، والقاف، والطاء، والعين، والألف.

<sup>(</sup> ٢ ) يريد بأربعة عشر أي : التي ذكرها القران في فواتح السور .

أعلم . ومعنى « المر » : أنا الله أعلم وأرى ، فإشارة منه إلى ما تقدم . وبيان ذلك ما ذكره بعض المفسرين أن قصده بهذا التفسير ليس أن هذه الحروف مختصة بهذه المعاني دون غيرها ، وإنما أشار قال : إن اللام يدل على « اللعن » والميم على « المكر » لكان يحمل . ولكن تحرّى في المثال وما روي عن ابن عباس أن هذه الحروف اختصار من كلمات ، فمعنى « الم » : أنا الله بذلك إلى مَا فيه الألف واللام والميم من الكلمات تنبيهاً أن هذه الحروف منبع هذه الأسماء ، ولو اللفظ الأحسن ، كأنه قال : هذه الحروف هي أجزاء ذلك الكتاب .

ومثل هذا في ذكر نبذ تنبيهاً على نوعه قول ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ ثُمُّ لتسألُن يومئذ عن النعيم ﴾(١) انه الماء الحار في الشتاء ولم يرد به أن النعيم ليس إلّا هذا ، بل أشار إلى بعض ما هو نعيم تنبيهاً على سائره فكذلك أشار بهذه الحروف إلى ما يتركب منها وعلى ذلك ما رواه السُّدّي عنه أن ذلك حروف إذا ركبت يحصل منها اسم الله.

تقدير مقسم بها . وقوله : « لا ريب فيه » : جوابها ويكون إقسامه بها تنبيهاً على عظم موقعها ، فواتح السور إنما هي ينعَم وأجوبتها تنبيه عليها ، فيكون قوله : ﴿ الْمُ ذَلِكُ الْكِتَابُ ﴾ جملة في وكذا ما روي عنه أنه قال: هي أقسام غير مخالف لهذا القول، وذاك أن الأقسام الواردة في وعلى عجزنا عن معارضة كتابه المؤلف منها .

فإن قيل : لو كان قسماً لكان فيه حرف القسم . قيل : إن حرف القسم يحتاج إليه إذا كان المقسم به مجروراً . فأما إذا كان مرفوعاً نحو «أأيّم الله » أو منصوباً نحو « يمينَ الله » فليس بمحتاج إلى ذلك .

سورة سمّيت بلفظ متلو منها ، فله في السورة [ معنى ] معلوم . وعلى هذا القصائد والخطب وما قاله زيد بن أسلم ، والحسن ومجاهد ، وابن جريج أنها أسماء للسور فليس بمناف للأول فكل المسمّاة بلفظ منها ما يفيد معنى فيها .

الفواتح دلائل على انتهاء السورة التي قبلها ، وافتتاح ما بعدها ، فإن ذلك يقتضي من حيث انها لم وكذلك ما قاله أبو عبيدة ، وروي أيضاً عن مجاهد ، وحكاه قطرب والأخفش : ان هذه

« الفاء » في « فروع الدلو » والفاء من الناء في « جدث » و « جدف » و « ثوم » و

« فوم » والعين من الهمزة في عنعنة تميم ، نحو قوله :

أعَنْ تُرسمه مِن خَرَقاءَ مِنزلة (٥)

« سقر » \_ فعلى هذا \_ في هذه الحروف من الثانية عشر تسعة ، وهي الستة المذكورة واللام ، والباء من الميم « بااسمك » في « ما اسمك » والزاي من السين في قوهم : « زقر » أي : ومالا يدغم ولا يدغم فيه: فالواو والياء \_ إذا انفتح ما قبلهما \_ وقد ذكر أحدهما . والصاد، والعين. ومالا يصح فيه الإدغام: اثنان: الهمزة والألف. وذكر أحدهما. في « أأن ترسمت » .

وأما الحروف التي لا يدغم فيما قاربها ، ويدغم ما قاربها فيها : فهي الميم ، والراء ، والشين ،

والفاء ، وقد ذكر من هذه الحروف اثنان .

وأما حروف اللقلقة: فخمسة: القاف، والجيم، والطاء، والدال، والتاء: وذكر منها اثنان: الطاء والقاف وهما أقوى الخمسة.

وأما الحروف التي للعرب دون العجم : فالضاد ، والحاء ، وقد ذكر أحدهما .

وأما الحروف الذلقية : وهي التي ذلقت وسهلت على اللسان ، فستة يجمعها « رمل فنب » .

وحروف الحلق: وهي ستة: الحاء والخاء، والعين والغين، والهاء والهمزة

وأما الزوائد : فعشرة يجمعها : « اليوم تنساه » ، ووقع في هذه الحروف منها سبعة لخاصيّة فيها رباعي وخماسي من حرف أو حرفين أو ثلاثة من هذه الحروف فلما كثر وقوعهما في الكلام زيد فقد ذكر من النوعين أكثر من النصف للتنبيه على كثرة وقوعهما في الكلام ، إذ قلّ ما ينفك المذكور منهما على النصف تنبيها على ذلك .

( ٥ ) البيت لذي الرُّمة وهو في ديوانه : ٦٧ ه وشطره الثاني : ماءُ الصَّبابَةِ من عينيك مَسجُومُ ؟

وهي النبيه على أن البناء من الكلمة قد يبلغ سبعة أحرف بالزيادة فهذه هي التي زاد المذكور منها

على النصف لفائدة تختصه وحكمة تقتضيه .

A31

<sup>(</sup>١) التكاثر: ٨

سنة لقصير المدة فهل غيره ؟ فقال : الر . والمر . والمص [ فقالوا ] : خلطت علينا فإنا لا ندري بأسا نأخذ .

فتلاوة النبي ـــ عليه السلام ـــ ذلك عليهم ، وتقريرهم على استنباطهم دلالة انه لا يمتنع أن يكون في كل واحدة دلالة على مدّة لأمر ما(١) .

وأما ما حكى عن الزيري أن هذه الحروف ذكرت علماً منه تعالى أنه يكون في هذه الأمة مَن يزعم أن القرآن ليس بكلام الله ، وإنما هو حكاية كلامه ، فأراد أن يبين أن القرآن مما يكتب ويخبر عن أبعاضه وأجزائه بالحروف الني هي معلومة أنها عدثة ، فإن هذا القول من الوهي بحيث يستغنى عن إظهار بطلانه ، إذ لا يقول أحد إن الكتاب بما هو كتاب ليس بمؤلف من هذه الحروف وإن كانوا قد اختلفوا في القرآن . هل هو مقصور على الكتاب ؟ أو المراد به هو وغيره ؟ قوله تعالى الكتاب المراد به هو وغيره ؟

قال أبو عبيدة : عنى به : هذا الكتاب . وقال غيرو : عنى : هو الكتاب فظنّ بعض من لم يتقوّ في الحقائق أن قولهم : « ذلك » قد خيىء بمعنى « هذا » و « هو » . وليس الأمر على ما ظنّوه . وإنما قصد هذا المفسّر أن يبين أن الاسم فيه الألف واللام هو الحبر ، لا أنه وصف والحنور

(١) وهذا الكلام مقبول فيما لو صبح الحديث ، إلا ان الحديث ضعيف لا يختج به كما ذهب إلى ذلك ابن كثير في تفسيو : ١/٩٦ — ، ٧ حيث قال : « وأما من زعم أنها دالة على معرفة المدد ، وأنه يستخرج من ذلك أوقات الحوادث والملاحم ، فقد ادعى ما ليس له وطار في غير مطاره ، وقد ورد في ذلك حديث ضعيف ، وهو مع ذلك أدل على بطلان هذا المسلك من التمسك به على صحته . فهذا الحديث مداره على محمد بن السائب الكلبي ، وهو ممن لا يختج بما انفرد به . ثم كان مقتضى هذا المسلك إن كان صحيحاً أن يحسب ما لكل حرف من الحروف الأربعة عشر الني ذكرناها وذلك يبلغ منه جملة كثيرة ، وإن حسبت مع التكرار فأطئم

واعظم». وكذلك نقل السيوطي في الاتقان ٢٦/٣ ردَّ ابن حجر على السهيلي الذي قال « لعلَّ عدد الحروف الني في أوائل السور مع حذف المكرر للإشارة إلى مدة بقاء هذه الأمة » ويقول ابن حجر في ردَّ ذلك : وهذا باطل لا يعتمد عليه ، فقد ثبت عن ابن عباس — رضي الله عنه — الرَّجْر عن عَدَّ أبي جاد ، والإشارة إلى ذلك من جملة السحر » وليس ذلك ببعيد فإنه لا أصل له في الشريعة » .

سبان العدي يعتمرون ايت المنطم الذي أصوله عندم ، وذاك أن القوم لم يدعوا ، أن لفظ هذا الخصوص بها القرآن ، هي من النظم الذي أصوله عندم ، وظفا قال تعالى : ﴿ فَاتُوا بِعِشْرِ سُورُ مثلهُ القَرْانِ أَعْجِمِي ، وإنما ادعوا أن معناه مأخوذ عنهم ، ولهذا قال تعالى : ﴿ فَاتُوا بِعِشْرِ سُورُ مثلهُ مُقْتِهِا لِنَّ مُعْدُلُ اللهُ عَلَيْهِا مُعْدُلُ اللهُ عَلَيْهِا مُعْدُلُ اللهُ عَلَيْهِا مُعْدُلُونَ .

وما قاله قطرب إن قصد بها صرف أسماع المشركين إلى الاستاع إليه لما تواصوا بأن لا تسمعوا له حتى قال تعالى : ﴿ وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه ﴾ (١) فإنما يشير به أيضاً إلى المدى المتقدم ، لأنه تعالى قصد بصرف أسماعهم تنبيههم على عجزهم عن معارضته ، وأن من حقكم إذا عجزتم عن مثله أن تتدبروا آياته ، وأن تعرفوا أنه حتى فلا تلغوا فيه . وما روي عن ابن عباس أنه قال : الألف من ﴿ الم ﴾ : دلالة على ﴿ الله ﴾ ، واللام على ﴿ وجل — مبدؤ ، وأن الواسطة : جريل . ومنتها إلى عمد ، فهذا صحيح ودال على ما تقدم . وقد نبه بمخرج وأن الواسطة : جريل . ومنتها إلى عمد . فهذا صحيح ودال على ما تقدم . وقد نبه بمخرج ﴿ الألف » الألف » الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الذي هو منتهى الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الذي هو منتهى الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الذي هو منتهى الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الذي هو منتهى الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الذي هو منتهى الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الذي هو منتهى الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الذي هو منتهى الخارج على جبريل ، وبمخرج الميم الدالة على الأسباب الثلاثة حصول الكتاب الذي عجزيم عن. فكأنه قال : من هذه الحروف الدالة على الأسباب الثلاثة حصول الكتاب الذي عجزيم عن.

وما قاله الربيع بن أنس ان هذه الحروف البُحملُ وأن ذلك من علوم خاصتهم ، وقد نبّه بها على ممدد فذلك غير ممتنع أن يكون مع المعنى الأول مراداً ، بللالة أن النبي \_ عليه السلام \_ لما أتاه اليهود فسألوه عمّا أنزل عليه ، تلا عليهم « الم » فَحَسَبوه وقالوا : إن مُلكاً يبقى إحدى وسبعين

<sup>(</sup>١) النحل: ١٠٢)

٠١٣ : عود : ١٢ .

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٢٦.

فإن قيل: الشك لا يقصده الإنسان ، فكيف ينهى عنه ؟

قيل: اللفظ لذلك ، والمعنى: حث على التدبر والتفكر النافيين للشك.

والتنافي: أنه يقال: رابني كذا، إذا تحققت منه الربية. وأرابني: أوهمني الربية. قال

أخوك الذي وإنْ رئتُهُ قال إنما أرثبُ وإنْ عاتبَـــه لان جانبــــه أنهُ فالقرآن لا ربب فيه ، وإن كان ارتياب من بعض الكفار .

والنالث : انه يقال : هذا لا ريب فيه ، والقصد إلى انه حق ، تنبيهاً أن الريب يرتفع عنه عند التدبروالتأمل .

والرابع: انه لا ريب في كونه مؤلفاً من حروف التهجي ، وقد عجزتم عن معارضته . والخامس : لا ريب فيه للمتقين . ويكون خبر « لا ريب فيه » قوله تعالى : ﴿ للمتقين ﴾ و ﴿ هلك ﴾ : نصب على الحال . أو خبر ابتداء مضمر في موضع الحال . قوله — عز وجل — ﴿ هلكَ للمتقين ﴾ :

قد تقدم الكلام في الهداية . وأما اختصاص المتقين ، فلأن الهداية : نصب العلم ليهتدي به الناس . فله موضوع هو المبدأ : وذلك نصب العلم للكافة . وغاية : وهو الاهتداء . فيقال : هدئ للمتقين . لما لم يهتد به غيرهم . ومثاله : من بني مسجداً مباحاً للكافة . يصح أن يقول : بنيت هذا المسجد للناس كافة ، اعتباراً بالمبدأ . ويصح أن يقول : بنيته للمصلين فيه ، اعتباراً بالمبدأ .

وطريقة أخرى : وهي أن « اللام » في قول القائل : « خرجت لأظفر » يقال على وجهين :

> منتظر ، كفوله تعالى : ﴿ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقِّ ﴾(`` . والفصل كما يقع بالمضمرات ، فإنه يقع بالمبهمان.

فإن قيل : إذا كان المعنى ما قدمت في ﴿ الم ذلك الكتاب ﴾ فهلًا قيل : « ذلك الكتاب الم » ، فإنه قد علم أن حروف التهجي — كا يكون الكتاب المشار إليه — قد يكون شعراً وخطبة ورسالة . وقد تقرر أن العام إذا أخبر عنه بالخاص كان كذباً ، نحو قولهم : الحيوان إنسان . وإذا أخبر عن الحاص بالعام كان صدقاً ، نحو قولهم : الإنسان حيوان ، فيحصل من ذلك أنه إذا قيل : « الم ذلك الكتاب الم » كان قيل : « ذلك الكتاب الم » كان صدقاً ؟

قيل : في ذلك جوابان : احدهما : ان يجعل « ذلك الكتاب » : مبتداً . و « الم » : خبراً له مقدماً . وتقديمه على كون العناية به أصدق كم تقدم . والثاني : انه قد يقال : الإنسان زيد . بمعنى غير معنى « زيد إنسان » ، وهو أن يراد أن كال الانسانية موجود في زيد . فكأنه قيل : كال حروف التهجي موجود في هذا الكتاب والمكتوب في التعارف اسم للمكتوب ، أي : المنظوم كتابة ، وقد يعبر عن المنظوم عبارة قبل أن يكتب بالكتاب .

« لا ريب فيه » : قال المفسرون : معناه : لا شل فيه .

فإن قيل: كيف نفي الريب عنه ، وقد علم تشكك كثير من الناس فيه ؟

قيل: في ذلك أجوبة:

الأول : ان ذلك نفي على معنى النهي ، نحو قوله : ﴿ فلا وفِتْ ولا فِسوق ولا جدال في الحج ﴾ ٢٠٠ بدلالة قوله ﴿ فلا يكن في صدرك حرج ... ﴾ ٢٠٠ بدلالة قوله ﴿ فلا يكن في صدرك حرج ... ﴾ ٢٠٠ بدلالة وله ﴿

6

ر ١ ) الأنفال : ٢٢ .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩٧

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٤٧

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٢.

وفي التعارف : حفظ النفس عن كل ما يُؤثِم . ولها منازل :

« من يوتع حول الحمي يوشك أن يقع فيه »(١). وقيل: من لم يجعل بينه ويون محارم الله سترا من حلال فحقيق به أن يقع فيها. فقوله تعالى: ﴿ إنما يتقبل الله من المتقين ﴾(١). أي : الناركين للمحظورات. وقال:﴿ فمن اتقى وأصلح فلا خوف عليهم ولا هم يخزنون ﴾ وقال: الأول : ترك المحظور . وذلك لا يتم إلَّا بترك بعض المباح مما يليه . ولذلك قال عليه السلام : ﴿ إِنْ اللَّهُ مِعَ اللَّذِينَ اتقُوا واللَّذِينَ هُم محسنون ﴾(١) فجمل « المتقى »-في الآيتين \_ غير المصلح والمحسن.

والثاني : من منازل التقوى — ان يتماطى الخير مع تجنب الشر ، وإيّاه عني الله تعالى : ﴿ وسيق الله ين اتقوا ربهم إلى الجنة زمراً ﴾ (٥)

وعدناه بقوله تعالى : ﴿ والله ين اهتدوا زادهم هدئ وآتاهم تقواهم ﴾ (٧) ورجاناه بقوله : شيء من القنيات والجاه والأعراض . وهو المعنيّ بقوله تعالى : ﴿ اتقوا الله حق تقاته ﴾(``) وما والنالث منها : التبرؤ من كل شيء سوى الله — عز وجل — فلا سكون إلى النفس ولا إلى ﴿ وأندر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ﴾ (^ الى قوله : ﴿ لعلهم يتقون ﴾ (^)

فهذه المنازل مرتب بعضها على بعض. وقد فسر قوله تعالى : ﴿ هدى للمتقين ﴾ على

· ٣٥ : الأعراف : ٣٥ .

أحدهما : ان المقصود بالخروج : الظفر . والثاني : ان الحاصل منه الظفر ، لا أنه قصد به ، وعلى ذلك قوله تعالى : ﴿ فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوًا وحزناً ﴾ . نقوله : هدئ للمتقين: تنبيه على حصول الهدى لهم ، وإن كان القصد لهم ولغيرهم .

وطريقة ثالثة ــــ إذا تُؤُمِّلُتْ تُصُمُّورَ عنها جواب مسائل كثيرة في القرآن ــــ وهو أن الله تعالى جعل لنا طبين : طبّاً بدنياً ، وطبّاً دينياً . وكل واحد منهما ضربان :

أحدهما: إعادة الصبحة . والآخر : حفظ الصبحة

أما في الطب البدني : فالذي يعاد به الصحة العقاقير والأدوية . والذي يحفظ به الصحة وقد أجرى العادة أن الذي يحفظ به الصحة غير الذي يعاد به الصحة.

عليه ، ومتى أعاد صحته كان تناول الغذاء عائداً بنفع إليه ، كذا من لم يستفد صحّة عقله بتدبر اللَّه الله الله القرآن ضرراً عليه ، ومتى استعمل ذلك وتهذب فيه ، جلب بالاستاع إلى القران وتعرَّف المعجزات ، ومعرفة النبوّات . والذي به [ حفظ ] الصحة : تدبر الكتاب المنزل ، وتتبع وأما في الطب الديني: فالذي يعاد به الصحة: صقل العقل واستعماله في تدبر الدُّلالات ، الظالمين إلا خساراً ﴾ (١) وقوله : ﴿ وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه نفعا إليه رعلى ذلك قوله تعالى : ﴿ وَنَنزَلَ مِنْ القَوْآنَ مَا هُو شَفَّاءُ وَرَحْمَةُ لَلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيلُهُ سنن النبي المرسل . فكما أن من لم يستفد الصحة في الطب البدني ، إذا تغذَّى كان ذلك ضرراً إيماناً ﴿ ثَا إِلَى قُولُه : ﴿ فَوَادَتُهُمْ رَجُسًا إِلَى رَجُسُهُمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَافُرُونَ ﴾ (١٠).

وأما « التقوى » : فهو : جعل النفس في وقاية مما يخاف . هذا حقيقته . ثم يسمّى تارة « الخوف » تقوى . والتقوى : خوفا ، على تسمية المقتضي باسم المقتضي ، والمقتضي باسم المقتضي

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه البخاري في الايمان/١/١١ ومسلم في المساقاة برقم /٩٩٥١/ وأبو داود في البيوع برقم/٣٣٣٩/و ٣٣٣٠ والترمذي في البيوع برقم /٥٠١٠ والنسائي في البيوع/٧/١٤٢ . ( ٢ ) المائدة : ٢٧ .

<sup>(</sup>٤) النحل: ١٢٨

٠ ١٠ ١ عمران : ١٠٢) ٠ ١ الزمر : ٢٧ .

<sup>(</sup> ۲ ) عمد : ۱۷ :

<sup>(</sup> ٨ ) الأنعام : ٥١ (

<sup>(</sup>٩) الأنعام: ١٥ وقبلها : « ليس لهم من دونه وليُّ ولا شفيع »

<sup>(</sup>١) القصص : ٨

<sup>(</sup>١) الأسراء : ١٨

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٢٤

<sup>.</sup> ١٢٥ : ما التوبة : ١٢٥

الدنيا . وإياه عنى الله تعالى بقوله : ﴿ إِنَّمَا المؤمنونَ اللَّهِ يَنْ إِذَا ذَكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُم ﴾ (١٠ \_ ويقال « مؤمن » ويعني به : أنه يسكن قلبه إلى الله من غير تُلَقَّت إلى شيء من عوارض

الآية – وبقوله : ﴿ أُولِئِكَ كُنْبُ فِي قَلُوبُهُمُ الْآيَانَ ﴾(٢٠). و « الغيب » : مالاً يقع تحت الحواس ، ولا تقتضيه بدائه العقول ، وإنما يعلم : إما بواسطة علم ما والاستشهاد به عليه . وإما بخبر الصادق ، وهو الذي دفعه قوم ، فلزمهم اسم الإلجاد ، لأن الإلحاد : دفع أحسر العيب.

وقول [ « زرّ » بن ع (٣) الغيب : هو القرآن . وقول عطاء : انه القدر : تمثيل لبعض ما هو

غيب . وليس ذلك بخلاف بينهم ، بل كل أشار إلى الغيب بمثال . وكذا ما روى أبو جمعة « إنا كنا مع رسول الله \_\_ عليله \_\_ فقلنا يارسول الله : هل قوم أعظم أجراً مِنا ، آمنا بك واتبعناك . قال : ما يمنعكم من ذلك ورسول الله بين أظهركم ياتيكم بالوحمي منكم »(٩) فتبين منه \_ عليه السلام \_ أن من بعده يحتاج إلى نظر أكثر من نظر الذين من السماء بل قوم مِن بعدكم يأتيهم كتاب بين لوحين فيؤمنون به ، ويعملون بما فيه ، أولئك أعظم أجراً

شاهدوه ، فقد كفوا كثيراً من أخبار الغيب . وقوله : « بالغيب » : في موضع المفعول . كقوله : ﴿ وَبَالْآخِرَةَ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ . وقال بعضهم معناه : يؤمنون إذا غابوا عنكم . ومُ يكونوا كالمنافقين الذين ﴿ إذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم انما نحن مستهزئون ﴿ (٥) وَقَرِّي ما قاله بقوله تعالى : ﴿ اللَّهِ يَ يَخْشُونُ ريهم بالغيب ☀ (٦) وقوله : ﴿ وَخَشْيُ الرَّهِنَ بِالْغِيبِ ☀ (٧). وقولِ الشاعر :

وهم بغيب وفي عميا ما شعرو (٨).

(١) الأنفال : ٢ .

· ۲۲ : الجادله : ۲۲

( ٣ ) في الأصل : شريك . وهو تصحيف لـ « زِر بأن » وانظر خبر ً زر وعطاء في الطبري : ١/٣٣٧ وابن کئیر : ۲/۱ : کثیر

﴿ ٤ ﴾ انظر لهذا الحديث عدة روايات أوردها ابن كثير في تفسيره : ١/٤٣ .

٠ ١٤ : البقرة : ١٤ .

(١) الانبياء: ٤٩. (۲) يس: ۱۱:

( ٨ ) لم اجده .

الوجوه الثلاثة : فقيل : عنى به التاركين لمحارم الله .

وقال ابن عباس: عني به الخائفين عقوبته الراجين رحمته.

وقال بعض المتقدمين : معنى « هدئ للمتقين » : أي : وصلة للمنقطعين إليه عن الأغيار الدين نوع عن قلوبهم حب الشهوات . فهذا نظر منهم إلى العاية .

قوله – عز وجل : ﴿ الَّذِينَ يَؤْمَنُونَ بِالْغِيبِ ﴾ :

شهد بالحق وهم يعلمون ١٠٥٨ . فالإيمان : اسم لئلاثة أشياء : عنم بالشيء ، وإقرار به وعمل الإيمان : التصديق بالشيء . ولا يكون التصديق إلا عن علم . ولذلك قال تعالى : ﴿ إِلَّا مَنَ بمقتضاه، إن كان لذلك المعلوم عمل ، كالصلاة والركاة . وهذا هو الأصل .

ثم قد يستعمل في كل واحد من هذه الثلاثة ، فيقال : ﴿ فَلانَ مُؤْمَنَ ﴾ ويعني به أنه مقرّ بما إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأمواهم إلا بحقها »(١) ، وبذلك حكم - عليه السلام \_ على الجارية التي عرضت عليه ، فسألها ما سألها . ثم قال : « اعتقها فإنها بحصن دمه وماله . وإياه عنى النبي \_ عليه \_ بقوله : « أموت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا

ويقال « مؤمن » ويراد به : أنه يعرف الأدلة الإقناعية التي يحصل معها سكون النفس. وإياه عني النبي - عليه \_ بقوله : « من قال لا إله إلا الله مخلصاً دخل الجملة » ( · ).

﴿ ٣ ﴾ أخرجه البخاري في أول الزكاة : ٣/٢١١ ومسلم في الايمان تحت رقم ٢١ والترمذي في الايمان تحت رقم/١٦١٠/ والنسائي في الزكاة : ٥/٤١ وأبو داود في الجهاد تحت رقم/٢٦٤٠ .

( ٣ ) هذا جزء من حديث طويل أخرجه مسلم في المساجد تحت وقم/٣٧٥ وأبو داود في الصلاة تحت رقم ٩٣ و ٩٣١ والنسائي في السهو: ١٤/٣ \_ ١٨.

﴿ ٤ ﴾ أخرج النرمذي في الدعوات برقم/٤/٣٥٨ عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال : ﴿ مَا قال عبد لا إله إلا الله غلصاً من قلبه إلَّا فتحت له أبواب السماء حتى يفضي إلى العرش ما اجتنب

ولهذا قال ــ عليه السلام ــ ﴿ من صلِّي ركعتين مقبلاً بقلبه على الله خوج من ذنوبه كيوم ولدته أمه ﴾(\*). فذكر مع قوله « صلَّى » الإقبال بقلبه على الله ، تنبيها على معنى كثير ، والمقيمين لها قليل كما قال عمر رضي الله عنه : ﴿ الحاج قليل ، والركب كثير ﴾ . « الإقامة » ، وبذلك عظم ثوابه .

وكثير من الأفعال التي حتّ تعالى على توفية حقه ذكره بلفظ « الإقامة » نحو : ﴿ ولو أنهم أقاموا التوراة والانجيل ﴾(`) ونحو : ﴿ أقيموا الوزن بالقسط ﴾(`) تنبيهاً على المحافظة على

وقال أبو على الجبائي : الصلاة : لما جاءها القيام صح أن يعبر عن المصلّي بالقيام وهذا بعيد ، لأن المجاور للصلاة : القيام لا الإقامة ، ثم مع القول المتقدم لا يعرج على هذا .

وقوله : ﴿ وَمَا رَزْقناهم يَنفقون ﴾ :

النعمة . وقوله : ﴿ وفي السماء رزقكم ﴾ (\*) : تنبيه أن الحظوظ بالمقادير . وقوله : ﴿ وأنفقوا مما رزقناكم ﴾ (\*) ﴿ ومما رزقناهم ينفقون ﴾ (\*) : محمول على المباح دون المحظور لأمرين : الرزق: لفظ مشترك ، يقال للعطاء الجاري تارة ، وللنصيب تارة ، ولما يصل إلى الجوف ويتغذى به تارة . فلا يصل إلى الجوف

( \* ) الحديث في مسلم في كتاب الطهارة بلفظ « ما من مسلم يتوضأ فيحسن وضوءه ثم يقوم فيصلي ركعتين مقبل عليهما بقلبه ووجهه إلا وجبت له الجنة » كما أورد مسلم في معناه الرواية التالية : قال رسول الله ذبه » - انظر صحيح مسلم بشرح النووي : ١٠٨/٣ - وانظر الرواية الأولى في صحيح مسلم بشرح – عليه – : « من توضأ خو وضوئي هذا ثم قام فركع ركعتين لا يحدث فيهما نفسه غفر له ما تقدم من النووي : ١١٨/٣ .

. ١ ) البقرة : ٨ .

(٦) الأنفال : ٢، الحج : ٢٥، القصص، ٤٥، السجدة : ١٦، الشورى : ٢٨.

(٤) الذاريات: ٢٢. (٥) المنافقون : ١٠

. ۸۲ : الواقعة : ۸۲ )

(١) المائدة : ٢٦ . (١) الرحمن: ٩.

104

وقال بعض المتأخرين من المتكلمين : يحمل قوله « بالغيب » على المعنيين . وخفي عليه أن ذلك لا يصح ، فإن « بالغيب » في القول الأول : مفعول وفي القول الثاني : حال . ولا يصح أن يقال : الأول ، لأنه مستوعب معنى الثاني وزائد عليه ، إذ كل من آمن - على الوجه الأول - فلاشك أنه بخلاف ضربت راكباً . و « راكب » يكون مفعولاً لـ « ضربت » و « حالاً » للفاعل . والوجه : هو القول ويكون « بالغيب » \_ على هذا \_ في موضع الحال . ومفعول « يؤمنون » : محذوف . من يقول : « إنما نحن مستهزئون » .

وقيل : معنى قوله ﴿ يؤمنون بالغيب ﴾ : يعني بالقلب ، والنور الذي آتاهم الله وهو العقل ، ومعناه : آمنوا بقلوبهم ، بخلاف من أخير الله تعالى عنهم بقوله : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مِن يقُولِ آمنا بالله وباليوم الآخر وما هم بمؤمنين ﴿ ﴿ ﴾ . وهذا أيضاً يرجع إلى الأول \_ عند التحقيق .

وقيل : « يؤمنون » من آمن فلان ـــ أي : صار ذا أمن نحو أحال(٢) وأجرب . ومعناه : صاروا ذوي أمن بظهر الغيب بأن ما أخبروا به حق فتطمئن قلوبهم بذكر الله .

قوله عز وجل: ﴿ ويقيمون الصلاة ﴾:

وله الم يأمر بالصلاة ولم عدم بها إلّا بلفظ « الإقامة » نحو: ﴿ أَقَمَ الصَّلَاة ﴾ ( ) وقوله : ﴿ المُصلِّم ﴾ ( ) وقوله : ﴿ المُقْلِمِينَ الصَّلَاقِ ﴾ ( ) في المُصلِّم المُصلِّم » إلا في المقيمين الصَّلَّم ) وأو المُعَمِينَ الصَّلَّم المُعَمِينَ الصَّلَّم المُعَمِينَ الصَّلَّم المُعَمِينَ الصَّلَّم المُعَمِينَ المُعْمِينَ المُعْم إقامة الصلاة : توفية حدودها وإدامتها ، وتخصيص « الإقامة » تنبيه أنه لم يرد ايقاعها فقط . المنافقين : ﴿ فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ١٠٠٨ وذلك تنبيه أن المصلين

<sup>«</sup> وتقول : أجرب الرجل ، وأنحز ، وأحال ، أي : صارصاحبجرب وحيال وتُحاز في ماله ، وتقول لما أصابه : ( ٢ ) لام « أحال » في الأصل غير واضحة ، والتصحيح من كتاب سيبويه : ٤/٩٥ حيث جاء فيه :

هو نجز وجرب وحائل للناقة . · ٧٨ : الأسراء · ٧٨ .

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٦٢ (٤)

<sup>(.</sup>٥) المائدة: ٥٥، الأنفال: ٢، النمل: ٣، لقمان: ٤

<sup>(</sup>٦) الماعون: ٤،٥٠

« إن علماً لا يقال به ككنز لا ينفق منه » (١)

وبهذا النظر عدّ الشجاعة وبذل الجاه وبذل العلم من الجود حتى قال الشاعر :

والجود بالنفس أقصى غاية الجودن،

وقال اخر: بحو یجود بمالیه ویجاهیه والجود کل الجود بذل الجاه ۲۰۰۰

وقال حكيم: الجود التام: بندل العلم.

فعتاع الدنيا عرض زائل يُثقِصُه الإنفاق . وإذا تزاحم عليه قوم ثَلَم بعضُهم حال بعض . والعلم — بالضد — فهو باق دائم . ويزكو على النفقة ، ولا يثلم تناول البعض حال الباقين .

وإلى هذا ذهب بعض المحققين فقال : ﴿ وَمَمَا رَزْقَنَاهُمْ يَنْفَقُونَ ﴾ : أي : مما خصصناهم من أنوار المعرفة يفيضون . فعلى هذا عام في كل ذلك .

قوله – عز وجل : ﴿ والذين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون ﴾ :

الإنزال ، والوحي متقاربان . لكن استعمال « الإنزال » على اعتبار حال المنزل ، والمنزل إليه بالشرف والمنزلة ، لا بالمكان .

(١) أخرجه أحمد عن اني هويرة بلفظ « قال قال رسول الله — عليليه : « إن مثل علم لا ينفع كمشــــــــل
 كنز لا ينفق في سبيل الله — عز وجل » وقال صاحب الفتح الرباني : أخرجه أيضاً الطبراني في الأرسط \_\_
 انظر الفتح الرباني : ١٦١/١ — والحديث أيضاً عند الدارمي في المقدمة : باب البلاغ عن رسول الله \_\_ عليليه
 وتعليم السنن انظر سنن الدارمي : ١٦١٢/١ .

( ۲ ) البيت لمسلم بن الوليد وهو في ديوانه ، انظر شرح ديوانه : ١٦٤ — طبعة دار المعارف — وشطره
 الأول : تجود بالنفس إذ أنت الضنين بها .

احدهما : حث على الإنفاق ومدح لفاعله ، ولا يحث ولا يمدح بإنفاق المحظورات . والثاني : بإضافته إليه ، وتمكينه منه ، حيث قال : ﴿ وَمَا رَفَقَناهُم ﴾ . ومن شرط ما يضاف إليه من الأفعال أن يخص الأفضل فالأفضل ، وإن كان قد يضاف إليه الأفعال كلها على سبيل العموم ، بمعنى : أنه هو السبب الذي لولاه — تعالى — لم يخصل ولم يكن بوجه .

والظاهر ـــ من إنفاق ما رزقه الله ـــ المال ، وذلك عام فيما يخرج من الزكاة المفروضة ، ومن العطايا النافلة ، بدلالة أن ذلك مدح منه . والمدح قد يستحق بالفرض والنفل .

وما روي عن ابن عباس أنه عنى « الصلوات المفروضة » و « الزكوات » فإنه ذَكُرُ أَوْكَدُ ما يستحق به المدح ، إذ لا يعتد بالنفل ما لم يُؤْتَ بالفوض ، لقوله عليه السلام : « إن الله لا يقبل نافلة حتى تؤدَّى الفويضة »(١).

وروي عن ابن مسعود أن المؤمن ليؤجر في كل شيء حتى اللقمة يضعها في [ في ] امرأته . فالإنفاق من جميع المعاون التي آتانا الله — عز وجل — من النعم الباطنة والظاهرة ، كالعلم والقوة والجاه والمال . ألا ترى إلى قوله عليه السلام :

(١) المشهور في هذا اللفظ أنه من قول أبي بكر رضي الله عنه ، وأما معناه فقد أشار إليه ابن حجر في فتح الباري في شرحه لحديث: « من عادى لي وليًا فقد آذنته بالحرب. وما تقرب إليً عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه . وما تقرب الخي عبدي يشيء أحب إلي مما افترضته عليه . وما تقرب الخي أن النافلة لا تقدم على الفريضة ، لأن النافلة إنما سمينيت نافلة لأنها تأتي والدة على الفريضة ، فما لم تؤد الفريضة لا تحصل النافلة ، ومن أدى الفرض ثم زاد عليه النفل وأدام ذلك تحققت منه إدادة التقرب » انتهى . ثم يقول ابن حجر : « وأيضاً فإن من جملة ما شرعت له النوافل جبر الفرائض كا صح في الحديث الذي أخرجه مسلم : « انظروا هل لعبدي من تطوع فتكمل به فريضته — الحديث بمعناه — فتين أن المراد من التقرب بالنوافل أن تقم ممن أدى الفرائض لا من أخل بها كما قال بعض الأكابر : من شغله الفرض عن النفل فهو معذور ومن شغله النفل عن الفرض فهو مغرور » — فتح الباري : ١١/٣٤٣ كتاب الفائة إنا المرائض عن النائق المرائض عن النفل فهو معذور ومن شغله النفل عن الفرض فهو مغرور » — فتح الباري : ٢٤٣/١١ كتاب النائة المرائض عن النفل عن المرائض المرائش المرائض المرائس ال

فالذي يكون في المنام بالإلقاء في الرُّوع ، قد يكون لغير الأنبياء . والذي يكون بالسماع من غير رؤية قد يكون لغير أولي العزم من الرسل . والذي يكون بالسفير المرئي لا يكون إلَّا لأُولي

وعلى هذا حال الإنزال . فقد ذكر تعالى : ﴿ الله الله ي أنزل الكتاب بالحق والميزان ﴾`` . وقال : ﴿ وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج ﴾'`› وقوله : ﴿ وأنزلنا الحديد فيه بأس

شديد هرد.

ومعلوم أن ذلك بالتمكين . والإلقاء في الروع : بالهداية إليه . واليقين أقوى إدراكات العقل ولهذا قيل : هو مشاهدة الغيوب بعين القلوب تنبيه أنه أقوى إدراكات العقل ، كما أن رؤية البصر أقوى إدراكات الحواس.

ولصعوبة إدراكه ، قال \_ عليه السلام \_ « أخوف ما أخاف على أمتي ضعف

= خمس واربعين جزءاً من النبوّة .. » وقد ورد الحديث في أكثر الروايات بلفظ « ..جزء من ستةٍ واربعين جزءاً من النبوة » وفي بعضها : « جزء من اربعين جزءا » وفي بعضها الآخر : « جزء من سبعين جزءا » .

الصحيحة ثلاثًا وستين سنة ، وكانت مدة نبوّته منها ثلاثًا وعشرين سنة ، لأنه بعث عند استيفائه أربعين وقد علَق على ذلك صاحب حامع الأصول فقال : « كان عمر رسول الله \_ عَلِيْكُمْ \_ في أكثر الروايات وانظر روايات الحديث في البخاري : ٢٠١/١٢ ـــ ٢٥٩ في كتاب التعمير ومسلم رقم ( ٢٣٦٣ ) في الرؤيا والأربعين وجه مناسبة من أن يكون عمره لم يكمل ثلاثاً وستين سنة ، ومات عليه له - في أثناء السنة الثالثة ــــ كانب نصف جزءٍ من ثلاثة وعشرين جزءا ، وذلك جزء من سنة واربعين جزءا ، وقد تعاصدت الروايات في فإذا نسبت المدة التي أوحي اليه فيها في النوم \_ وهي نصف سنة \_ إلى مدة نبوتِه ، وهي ثلاث وعشرون سنة أحاديث الرؤيا أنها جزء من ستة واربعين جزءاً فأما من رواه خمسة وأربعين جزءاً فهو قليل على أن اللخمسة سنة ، وكان ـــ عَلِيلًة ــــ في أول أمره يرى الوحي في المنام ، ودام كذلك نصف سنة ، ثم رأى الملك في اليقظة والستين ونسبة نصف السنة إلى اثنتين وعشرين سنة وبعض الأخرى نسبة جزء من خمسة واربعين جزءاً . الترمذي رقم ( ۲۲۷۱ ) وابو داود رقم ( ۰۱۹ ) .

. ۱۷ : الشورى : ۱۷ .

(٢) الزمر : ١٠

. ٢٥ : الحديد : ٢٥ .

فالأول ـــ من ذلك الوحي : والإنزال الذي تيَّنه تعالى وبين أولي العزم من الرسل بسفير يرونه والثاني : بسماع من غير رؤية ، كحال موسى \_ عليه السلام \_ في ابتداء بعثته . والنالث : بالإلهام والإلقاء في الروع . وذلك ضربان :

نبّه عليه السلام [ بقوله ] : « إن في أمتي لمروعين »(١) وقوله : « إن يك في هذه الآمّة محدّث \_إما إلقاء في الروع في حال اليقظة ، وهو المعبّر عنه بـ « المحدّث » و « المروّع » ، وعليه فعمر بن الخطاب »(٣) وقوله : « إن روح القدس نفث في روعي »(٤) .

\_ وإما إلقاء إليه في المنام ، وذلك ضربان :

إما ظاهر من المنام لا يحتاج إلى تعبير ..

وإما تلويج ورمز يحتاج إلى تعبيره . ولهذا قال عليه السلام .

« الرؤيا الصادقة جزء من خمس وأربعين جزءاً من النبرة »(٠)

( ٢ ) و ( ٣ ) أخرج البخاري في فضائل الصحابة ٧/٠٤ و٤١ ومسلم تحت رقم /٢٣٩٨/ في فضائل الصحابة عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله \_ عليليه : « لقد كان فيمن كان قبلكم من الأمم ناس محدثون من غير أن يكونوا أنبياء فإن يكن في أمتي أحد فإنه عمر » ومعنى : « محدثون » : ملهمون . وفي الحديث رواية أخرى عن عائشة أخرجها مسلم تحت رقم /٣٩٨ والترمذي تحت رقم/٩٤/٣٦ .

وقد رواه ابو نعيم في الحلية : ١٠/٧٠ من حديث أبي أمامة ، وابن حبان والحاكم وابن ماجة من حديث جابر والحاكم من ( ٤ ) نص الحديث : « إن روح القدس نفث في روعي أنه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها وأجلها » حديث ابن مسمود ، والبزار .. من حديث حديقة ، وابن حبان والبزار والطبراني عن آبي الدرداء وابو يعلي عن آبي هريرة وابن ماجة عن أبي حميد الساعدي مطولاً ومختصراً وهو حديث صحيح .

( o ) هذا الحديث جزء من حديث طويل أخرجه مسلم في كتاب الرؤيا بلفظ : « .. ورؤيا المسلم جزء من

# قوله - عز وجل : ﴿ أُولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون ﴾ :

ومنه قيل : الحديد بالحديد يُفلِح . وسمَّى ﴿ الْأَكَارُ ﴾( ' ) : فلاحا ، اعتبارًا بمبدأ فعله ، وهو قد تقدم القول في ذكر الهداية بما أغنى عن الإعادة . فأمّا « الفَلْح » : فأصله : الشق . شق الأرض ومن قال : يسمى والمكاري ١٠٠٠ : فلاَّحاً لقول الشاعر ٢٠٠٠ :

#### وفعلاج يَسُسوق لها حماراً

فهذا سوء نظر منه ، فإنه أراد أكارًا يسوق حمارًا . فكما أنه لو قال : أكارًا يسوق حمارًا ، لم يكن يجب أن يقال: الأكار: هو المكاري ، كذلك هذا.

وسمي « الظَّفَرُ » فلاحا اعتباراً بكشف الكربة .

ثم « الفلاح » تارة يعتبر بأعراض الدنيا فيقال : أفلح فلان : إذا ظفر بما يريده . وقول من قال: الفلاح: البقاء ، لقول الشاعر:

ونرجس الفلاح بعسد عسادٍ وحميرا (٤)

وقد استعمىل « الفلاح » في الآية لما هو في الحقيقة ظفر وفرج ، كما قال عليه السلام : فإنما عنى الفرج . والبقاء : بعض الفرج . فإذاً ذلك عام موضوع موضع خاص .

- ( ٢ ) المكاري : مُكري الدّوابّ . ويغلب على « الْحَمَّار » و « الْبَمَّال »
- وفلاح يسوق لها حماراً . ( ٣ ) هو عمرو بن احمد الباهلي كما في اللسان والبيت بتهامه : لها رطل تكيل الزيت فيه
- ( ٤ ) البيت للبُيد وأوله : نحل بلاداً كلها حل قبلنا .

اليقين »(١). ولذلك قالوا: اليقين: هو اطمئنان القلب اعتباراً بشمرته. وقال تعالى: ﴿ وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والأرض ، وليكون من الموقين ﴿ (١) . واستعمل فيه « الرؤية » تنبيها على ما تقدم.

يفصل ذلك بفصل لا يُدخل أحد القسمين في الآخر، نحو أن يقال: العرب بدوي وحضروي وشاعر وغيمي فلا يصح , ومعلوم أن والكلام في ترتيب الآيتين ونظمهما صعب . وذاك انه إن كاننا تفصيلاً للمتقين ، فالوجه أن بعض ما ينطوي عليه إحدى الايتين داخل في جملة الأخرى .

عن الجملة كذَّر جبريل وميكائيل بعد الملائكة على سبيل التخصيص، فالوجه: أن لا يعاد وإن كان ذلك ليس بتفصيل ، وإنما هي صفات للمتقين ، ويكون ذكر بعض ذلك مخصصاً « الذين » ثانياً ، ثم قوله : ﴿ أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون ﴾ .

آمنوا عن الشرك . والثانية إلى الدين آمنوا من أهل الكتاب - وهو قول إبن عباس - واستدل على انه قد قيل الآيتان ـــ وإن كانتا عامتين ـــ فمعناهما خاص . فالأولى أشير بها إلى الذين تقوية ذلك بانه كم صنّف الكفار \_ بعد ذلك \_ فجعلهم « مجاهَداً » و « منافقاً » كذلك صنف المؤمنين، فجعلهم مؤمناً عن شرك، ومؤمناً عن غير خالف في النبوة.

فعلى هذا قوله : ﴿ الله ين يؤمنون بما أنول إليك ﴾ كأنه قيل : هذا الكتاب هدى للمسلمين الذين هذا وصفهم . ولأهل الكتاب الذين جمعوا بين الايمان بك ويمن تقدمك .

وقد قيل فيه قول ثان : وهو أن الإيسمان ضربان :

ضرب يمكن أن يدرك جملة بالعقل ، وإن لم يكن إدراك تفاصيله إلَّا بالشرع . وذلك ثلاثة

اليقين» وعزاه للطبراني في الأوسط وللبيهةي في شعب الإيمان عن أبي هريرة كما أورده تحت رقع /٧٣٤١/ج٣/ص ٣٩٤ بلفظ «إنما أتخوف على أمتي ضعف اليقين » وعزاه لابن المبارك عن أبي هريرة . (١) أورده صاحب كنز العمال تحت رقم/ ٧٣٣٢/ج ٣/ص ٤٣٧ بلفظ ﴿ مَا أَخَافَ عَلَى أَمْتَي إِلَّا ضَعَفَ ( ٢ ) الانعام: ٥٠ ( ٢ )

<sup>14</sup> 

الحندق ، فإذا المهاجرون والأنصار يحفرون في غداةٍ باردة ولم يكن لهم عبيد يعملون ذلك لهم ، فلما رأى ما بهم (١) أخرج البخاري ومسلم والترمذي عن أنس بن مالك وضي الله عنه قال : « خرج رسول الله عليه إلى من النصب والجوع قال:

للأنصار والمهاج اللهــــم إن العــــيش عيش الآخرة فاغفـــــــر وفي رواية :

اللهــــم لا عيش إلَّا عيش الآخرة فأكــــرم الأنصار والمهاجــ وفي رواية :

٦٤ : العنكبوت : ٦٤ .

أشياء ذكرها في الآية المتقدمة : وهي أفضل ما يؤدى بالجوارح وهو الصلاة .

وأفضل ما يؤدي من الأملاك ، وهو الزكاة . وذلك صفات المتقين .

ثم ذكر بعد ذلك ثلاثة أحوال من اسرار الإيمان مما لا سبيل إلى معرفته إلَّا بالسمع ، وهو الايمان بالقرآن ، والإيمان بالكتب المنزلة على الرسل المتقدمة ، والايقان بيوم القيامة . قال : إنما أعاد « الذين » تنبيها أن هذه الثلاثة سبيلها غير سبيل الأول .

ضرب : هو معرفة سبيل الحق ، وطلب الوسيلة إليه ، وهو المشار إليه بقوله : ﴿ افع إلى وقد قيل فيه قول ثالث: وهو ان الايمان ضربان:

سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة ﴿ ﴿ وَمِقْولُهُ : ﴿ وَابْتَعُوا إِلَيْهِ الْوُسُيَلَةُ ﴾ ﴿ ٢٠)

وضرب : هو مزاولة السلوك اإليه ، المشار بقوله تعالى : ﴿ قَالَ هَذَهُ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهُ عَلَى بصيرة أنا ومن اتبعني ١٨٦٨ ويقوله : ﴿ وجاهدوا في الله حق جهاده ١٤٠٠ .

قلويهم الإيمان ﴿ ﴿ وَهُمْ الْمَرِيدُ لَمْمُ بِقُولُهُ : ﴿ وَمَنْ يَقْتُرُفْ حَسَنَةً نَوْدُ لَهُ فَيْهَا حَسَناً ﴾ (^) . فعلى ﴿ أَفْمَنْ شَرِحِ اللَّهُ صَدُوهُ لَإِسَالُامِ فَهُو عَلَى نُورَ مَنْ رَبِّه ﴾ `` ويقوله : ﴿ أُولِئُكُ كُتَبُ فِي وعناهم الله بقوله : ﴿ وهدوا إلى الطيب من القول وهدوا إلى صراط الحميد الهُون وقوله : وبالثانية : المجتهدون في التوصل إليه . وهم الذين يعرفون حقائق مراد الله بما أنزله على أنبيائه هذا يرجع قوله تعالى : ﴿ أُولئك على هدئ من ربهم ﴾ إلى الصنف الأول و ﴿ أُولئك هم فالمعنيون ـــ بالاية الأولى ـــ هم الموطئون السبيل إليه بالإيمان به والعبادات المبدنية والمالية . الفلحون ﴿ إلى الصنف الثاني .

<sup>(</sup>١) النحل: ١٢٥)

<sup>(</sup>١) المائدة : ٢٥

<sup>(</sup> ۲ ) يوسف : ۱۰۸ .

<sup>(</sup>٤) الحج: ٧٧.

٠ ١ ١ الزمر : ٢٢ ) (٥) الحج: ١٤٠

<sup>·</sup> ۲۲ : المجادله ( ۷ )

<sup>(</sup> ٨ ) الشورى : ٢٨ .

| الفقوس المقتق : - نصل في المتوة ولجائز الله المديد المقهوس من جهة المدى المقتق : - نصل في المدي ولخصوص من جهة المدى الله والتصريخ التصريخ الت |            |                                         |                     |            |             |                                       |              |              |             |                   |                  |               |             |             |                  |              |               |             |              |                |               |                |              |             |             |           |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------|---------------------|------------|-------------|---------------------------------------|--------------|--------------|-------------|-------------------|------------------|---------------|-------------|-------------|------------------|--------------|---------------|-------------|--------------|----------------|---------------|----------------|--------------|-------------|-------------|-----------|--|
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار | 144        | 140                                     | 149                 | 141        | 144         |                                       | 114          | 1            | 1.          | 1.1               | \$               | 94            | - 1         | >           | 7                | <b>*</b>     | \$            | .{          | <b>*</b>     | 3              | <b>{</b>      | \$             | لمر ۱۴       |             | 6           | 0         |  |
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار |            |                                         |                     |            |             |                                       |              |              |             |                   |                  |               |             | بز          |                  | فميمي        |               | 79.         |              | - 7            | ليلمه         |                | الجبر والق   | <b>k</b> -  |             |           |  |
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار |            |                                         |                     |            |             |                                       |              |              |             |                   |                  |               |             | لایات متش   |                  | نسخ والت     |               | ا<br>د      | :            | Palica III     | ،<br>کلیا علم |                | نسوبان إلى   | لا في اللف  |             |           |  |
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار |            |                                         |                     |            |             |                                       |              |              | ć           |                   | مبارة وأحدة      | المفسر        |             | له بعض      | الأمة تأويله     | نمرق بين ال  |               | ي جور       |              | 7              | \$\frac{1}{2} | ة في الظاه     | الفريقان الم | الاسم فاع   | <b>چ</b> .  |           |  |
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار | لضالين »   | × 7                                     | •                   | *          |             |                                       |              |              | *           |                   | المختلفين ب      | متاج إليها    |             | الى في جع   | مالا تعلم        | سير من ال    |               | عار الأديان |              |                | الم الم       | نمي يو متنافيا | ويتعلق به    | مل لأجلها   | ن جهة       |           |  |
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار | عليهم ولا  | عمت عليم                                | المستقم             | ء نستعين   | <u>د</u>    |                                       |              |              | همن الرحيم  | لقران             | دة المعنيين      | لات التي      | لمع التفسير | كمة الله تع | في القرآن        | إليه في النه |               | ري عليها م  | مر ن عی      |                | 25            | ناظ التي       | منبه لأجله   | جوه التي يَ | لخصوص م     | المحاز    |  |
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار | المفضوب    | ط الذين أ                               | نا الصراط           | نعبد وإيال | ، يوم الدير | العالمين "                            | * 44         | •            | سم الله الر | في إعجاز          | في جواز إرا      | في بيان الآ   | ا شرف ع     | في بيان ح   | ها<br>ها:<br>ها: | نيها يمتاج   |               | الإحكار     |              |                | انط انط       | יוני           | سل تكثر ال   | ، تبيين الق | ب العموم وا | الحقيقة و |  |
| ية «ت» ية «ت» ية «ت» الكلام المفرد والمركب. وجنوه «ع» المفرد والمركب. وجنوه المشبه. كار الشبه. كار | يد.<br>* * | * • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <u>لم</u><br>*<br>ا | اياك »     | الله »      |                                       | * <u> </u>   | رة الفائمة : | ب في « ب    | ر<br>ا            | ر<br>ا           | ه.            | ا .         | ا فصل       | ا فصل            | ا ممل        | من الاحكام    | ا فضل لاِ   | - G          | - G            |               | Ē.             | هو<br>و      | ا فها       | نمل         | ا فصل     |  |
| :  الصفهاني :  المضفهاني :  القابه العلمية .  القابه العلمية .  القابه العلمية .  القابه الأحيرة من النسخة الخطية « ت »  القاب الأحيرة من النسخة المطبوعة « ع »  المنتراك في اللفظ يقع لأحد وجوه الأشتاه من الكلام المفر والمركب .  الإشتراك في اللفظ يقع لأحد وجوه الأشتاف من نهم المخاطب مراد المخاطب الأشتراك في اللفظ يقع لأحد وجوه المشترك .  الإشتراك في الاعتلاف ويكور الشيه .  الأشتراك عليه القرآن القرآن من أنواع الكلام .  المسام ما ينطوي عليه القرآن القرآن الفرق بين المفي وبها يبين الماسي وبها يبين الماسي وبها يبين الماسي بها يعمر عن المعمى وبها يبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | ē                                       |                     |            |             |                                       |              | Å            | القو        |                   |                  |               |             |             |                  |              |               |             |              |                |               |                |              |             |             |           |  |
| الفهرس :  به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            | •                                       |                     |            |             |                                       |              |              |             |                   |                  |               |             |             |                  |              |               |             |              |                |               |                |              |             |             |           |  |
| :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |                                         | g .                 |            |             |                                       |              |              |             |                   |                  |               |             |             |                  |              |               |             |              |                |               |                |              |             |             |           |  |
| المشمهاني :  به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |                                         |                     |            |             | E a                                   | •            |              |             | ٢٠. ٢             |                  |               |             |             |                  |              |               |             |              |                |               |                |              |             |             |           |  |
| المُشهاني :  به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | ر: ين                                   |                     | . (        | أنواع الكلا | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | راد المخاطِب |              |             | م المفرد وا       |                  |               | <u>ئ</u>    | * ?<br>*    | ٠ <u></u>        | \$<br>       |               |             |              |                |               |                |              |             |             | •         |  |
| :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | المغنى وج                               | <u>ب</u>            |            | لقرآن من    | ويكثر المذ                            | الخاطب م     | لاحد وجؤه    |             | ه من الكلا        |                  |               | المطبوعة «  | ة المطبوعة  | الخطية « د       | فطية « ر     |               |             |              |                |               |                |              |             |             | الفهرس    |  |
| :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | بها يعبر عن                             | فسير والتأو         | لقرآن      | وي عليه ا   | الاختلاف                              | مۇ.<br>دى ئ  | لفظ يقع      | ظ المشترك   | فيه الاشتبا       | أالكناب          |               | ن النسخة    | من النسخا   | ن النسخة         | النسخة       |               | . يال       |              |                |               |                |              |             |             |           |  |
| و الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | جوه التي                                | الة<br>مي بين       | فية بيان   | سام ما ينظ  | مة ما يوقع                            | فات المانعا  | شراك في ال   | ماف اللفظ   | ن ما              | ہا في مبتد       |               | الأخيرة من  | مة العنوان  | الأخيرة من       | الأولى من    |               | ب الأصف     | ه العلمية    |                |               |                |              |             |             |           |  |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            | عس في الو                               | انغ<br>سل في        | یک میں کیا | عمل في أقد  | مل في عا                              | صل في الا    | سل : الأنا   | صل في أوه   | يا!<br>مسل مي با! | ا<br>بد من<br>بد | مقدمة المؤلف: | سورة الورقة | سورة صفح    | سورة الورقة      | سورة الورقة  | كتبه ومؤلفاته | مقيدة الراغ | شهرته وألقاب | ولادته ونشاته. | اسمه ونسبه    | , is           |              | 9:          |             |           |  |
| الراغب الألاته ونشدة الحافقة الراغب الألاته ونشدة الراغب الألاته ومثلة المؤافقة الراء المؤافقة المؤاف |            |                                         | Б.<br>              |            |             |                                       |              |              |             |                   | فصول لا          | مقدمة         |             | 1           | 1                | Ì            | 1             | 1           |              | •              | _             | İ              |              | ړ:<br>د:    |             |           |  |

ALL

| 111                                            | 104                       | 107                | 301                       | 101                 | 10.        | 189            | 187      | 121           |
|------------------------------------------------|---------------------------|--------------------|---------------------------|---------------------|------------|----------------|----------|---------------|
|                                                |                           |                    |                           |                     |            |                |          |               |
| پن »<br>ن                                      |                           |                    |                           |                     |            |                |          |               |
| مح المفلح                                      |                           |                    |                           |                     |            |                |          |               |
| - « أوائك على هدى من ربهم وأوائك هم المفلحون » | •                         |                    | *                         |                     |            |                |          |               |
| لی هدی من                                      | - « ومما رزقناهم ينفقون » | الصلاة »           | - « الذين يؤمنون بالغيب » | متقين »             | ۾ ج        | « باند         |          | S.            |
| « أولفك ع                                      | « وبما رزقنا              | « ويقيمون الصلاة » | « الذين يو                | - « هدى للمتقين » - | « Ly Y » — | « ذلك الكتاب » | « li » - | ورة البقرة في |
| 1                                              | 1                         | 1                  | 1                         | 1                   | 1          | 1              |          | -             |